יח א ניבא אַלִיוֹ יָהוָה בָאַלנִי מִמָּבַא וְהַוּא ישֵׁב פַּתַח־הַאָּהֵל כָּחָם הַיָּוֹם: ב וַיָּשֵּׁא עִינִיוֹ וַיַּרָא וָהָנָה שָׁלשָה אַנַשִּׁים נִצָּבִים עַלַיו וַיַּרָא נַיַּרָץ לְקַרָאתִם מָפֶּתַח הַאָּהֶל וַיִּשְׁתַחוּ אַרצָה: ג ניאמַר אַדנִי אִם־נָּא מַצָאתִי חַן בִּעינִידְּ אַל־נַא תַעַבְר מַעַל עַבְדֵּדְ: ד יַקָּח־נָא מְעַט־מַֹּיִם וְרָחֲצִוּ רַגְּלֵיכֵם וְהַשָּׁעַנִוּ תַּחַת הָעֵץ: הּ וִאֵּקּחָה פַּת־לֵחם וְסַעֵּדוּ לַבַּכֶם אָחַר תַעַבֹּרוּ כִּי־עַל־כַּן עַבַרָתָם עַל־עַבָדָכָם וַיִּאמִרוּ כַּן תַעַשָּׁה כַּאַשֵּׁר דַבַּרָתָ: וּ וַיִּמַהֶר אַבָרָהָם הָאָהֵלָה אֱל־שֶּׁרָה וַיֹּאמֵר מֶהַרִּי שִׁלְשׁ סִאִים קַמַח סֹלֵת לִוּשִׁי וַעֲשֵׂי שָנְוֹת: ז וְאֶל־הַבָּקָר רֶץ אַבְרָהָם וַיִּלְּח בֶּן־בָּלֶר רֶךְ נְטוֹב' וַיִּתֵּן אֵל־הַנַּעַר נימהר לעשות אתו: ח ניקח המאה וחלב ובן־הבקר אשר עשה ניתן לפניהם וָהָוּא־עמַר עַלֶּיהָם תַּחַת הַעַץ וַיֹּאכֵלוּ: מ וַיָּאמָרוּ אֵלְיוֹ אַיָה שַׁרֵה אִשְׁתַּדְּ וַיִּאמֶר הְנָה בַאָּהֵל: י וַיֹּאמֶר שִוֹב אַשִּוֹב אֱלֵיךְ כָּעֵת חַיַּה וְהְנָה־בֵן לְשַׁרָה אִשְׁתַךְּ וְשַׂרָה שׁמַעַת פַּתַח הַאָּהֵל וָהַוּא אָחַבִיו: יא וָאַבְרַהָם וְשַּׁרָה זָקְנִים בָּאִים בַּיַמֵים חַדַל להַיוֹת לְשַׁרָה אָרַח כַּנָּשִׁים: יב וַתִּצָּחַק שָׁרָה בִּקְרבָה לֵאמָר אָחַרֵי בִלֹתִי הָיִתָה־לֵּי עֵדְנָה וַאִּדֹנִי זַקן: יג נַיָּאמֶר יָהוָה אֵל־אַבָּרָהָם לֶמָּה זַה צֶחַלֶּה שָּׁרָה לֵאמֹר הַאַף אָמָנֶם אֵלֵד וַאַנֵי זַקְנָתִי: יד הַיָּפָּלֵא מֵיָהוָה דַּבָר לַמוֹעֵד אַשִּוּב אַלֵיך כַּעֵת חַיַה וּלְשַׂרָה בַן: מו וַתִּכַחֵשׁ שָּׁרָהוֹ לֵאמֶר לָא צָחַקתִּי כֵּיוֹ יָרֵאָה וַיָּאמֵרוּ לָא כֵּי צָחָקתִּי מוּ וַיָּקֵמוּ מִשֶּׁם הָאַנָשִׁים וַיַשָּׁקָפוּ עַל־פָּגֵי סְרָם וְאָבְרָהָם הֹלֶךְ עְמַם לְשַׁלְחֵם:

# (א) וַיַּרֶא אַלִיוֹ יְהֹוָה בָּאַלֹנֵי מַמְרֵא וְהַוּא ישׁב פַּתַח־הָאָהֵל כָּחִם הַיְּוֹם:

באָלנֵי מַמְרֵא – см. Берешит 12, 6 и 13, 18

ן הוא יֹשֵׁב פָּתַח-הָאהֶל כְּחֹם הַיּוֹם – "когда он сидел у входа в шатер в полуденный зной". **Радак**: Авраћам задремал от жары и увидел видение.

יְיֵרֶא אֵלִיי יְהְוָה – это означает, что у Авраћама было пророческое видение. По логике вещей, в следующем пасуке должно раскрываться содержание речи Всевышнего к нему. Однако следующий пасук начинает рассказ о трех путниках, которые пришли к Авраћаму в гости.

## В чем же заключалось видение?

Комментаторы разошлись во мнениях.

#### Агада

**Раши**: ha-Шем явился, чтобы навестить больного (*Coma* 14a). Раби Хама бар Ханина сказал: "Это было на третий день после обрезания, и ha-Шем пришел справиться о его здоровье (а не для того, чтобы сообщить что-то; поэтому сама речь, обращенная к Авраhаму, отсутствует.)" (*Бава мециа* 86б). Что хочет сказать агада?

Эта агада – воспитательная. В другом месте (Сифрей Дварим, Экев 49) мудрецы сказали: "Что значит לֶלֶכֶת בְּכָל-דְּרָכִיו (Дварим 11, 22)? Это значит, что так же, как ha-Шем называется "милосердный", так и ты будь милосерден, как ha-Шем

называется "милостивый", так и ты будь милостив, как ha-Шем называется "праведный", так и ты будь праведным, как ha-Шем называется "благочестивый", так и ты будь благочестивым". Наша агада демонстрирует частный пример этого подхода: как Всевышний "навестил" больного, так и ты, еврей, навещай больных.

Если эту агаду понимать как пшат, то получается, что ha-Шем "пришел навестить" Авраhама из-за того, что тот сделал обрезание, но тут неожиданно появились три путника и прервали их "беседу" (пророческое видение). (Ниже Раши также приведет агаду, которая говорит, что после ухода гостей прерванное пророческое видение продолжилось, см. пасук э.) Однако Рашбам, например, не согласен с таким подходом:

Каким же образом Всевышний раскрылся Авраћаму? Это выразилось в том, что пришли к нему три человека, которые были *мал'ахим*.

Т.е. не только пророческое видение не было прервано появлением гостей, но приход гостей и есть само пророческое видение. Так же объясняет **Рамбам** в *Морэ ha-невухим* (2, 42):

Первый пасук — это  $\kappa$ лаль, а в последующих псуким (и это — npam) объясняется, в чем заключалось это видение.

Рамбан категорически возражает против такого объяснения:

По его словам (= по словам Рамбама) получается, что Авраћам увидел в этом видении только лишь людей, угощающихся мясом — разве это то, о чем сказано "и показался ему Всевышний"? Ведь если так, то получается, что Всевышний ему не "показался" ни в видении, ни в мыслях, но мы не находим подобную ситуацию ни в одном пророчестве. По его (Рамбама) словам выходит, что на самом деле Сара не пекла хлеба, и Авраћам не приготовил бычка на угощение, и Сара не смеялась, но все это было в пророческом видении. И если так, то к чему все эти подробности, если они не касаются основной темы видения — сообщения о том, что Сара забеременеет и о разрушении Сдома?

Сам Рамбан считает, что пророческое видение у Авраћама было, чтобы оказать ему честь, вознаграждение за исполнение приказа Всевышнего сделать обрезание.

**Ритба** (р.Йом-Тов бен Авраћам из Севильи, 1250 – 1330) в *Сефер ћа-зикарон* выступил в поддержку мнения Рамбама:

Большинство пророческих видений являются аллегориями (машаль), и в них появляются вещи, никак не связанные с сутью видения (нимшаль), но связанные с самим видением, его внешней формой. (Т.е. если в видении Авраћам видит, что к нему приходят гости, то с этим естественно связано приготовление угощения: эти подробности служат только для связности сюжета видения, но никакой смысловой нагрузки по отношению к цели видения они не несут.) И если Рамбан и другие вместе с ним нашли какое-то объяснение для этих частей пророческого видения, то это замечательно, но мнение Рамбама предельно четко и ясно.

К Рашбаму и Рамбаму присоединяется Радак:

Нам представляется более приемлемым мнение Рашбама, Рамбама и Радака: текст не сообщает, что видение прервалось с приходом гостей, а наоборот, оно заканчивается намного позже (пасук לג), где подчеркивается, что ha-Шем "уходит" (т.е. видение заканчивается), и Авраһам "возвращается" на свое место (после "проводов" трех путников в видении). Кроме того, в пасуке от говорится, что путники пошли в направлении Сдома, "а Авраһам все еще стоит перед Всевышним" – т.е. его пророчество все еще продолжается.

ן יַּשָּׂא עֵינֶיי, וַיַּרְא – возвышенный стиль для выражения состояния, когда некто видит нечто новое для себя (ср. Берешит 13, 10)

– выражение, которое указывает на элемент неожиданности: "вдруг"

Радак: первым, что он увидел в этом видении, после того как задремал, было то, что он поднял глаза и увидел трех человек, которые נָצָבִים עֶלָיו.

## Что значит נצַבִּים עַלִיו?

Раши, Рамбан, Радак: "стоят перед ним".

Сфорно: "обращаются к нему".

**Даат микра**: обычно в Танахе, когда один человек сидит или лежит, а другой стоит рядом, то о втором говорится, что он נָצָבִים עָלָיו – "стоит рядом с ним (или перед ним)".

#### Сравните:

- יַלא-יָכל וֹחַף לְהַתְאַפֵּק לְכֹל הַנְּצָבִים עָלָיו (Берешит 45, 1) "и не мог Йосеф сдержаться при всех стоявших около него" (см. там объяснение пасука);
- והנה הי נצב עליו (Берешит 28, 13) "вот, Всевышний стоит перед ним";
- וַיּאַבָּרִים הָנָּצָבִים עָלָיו ( $I\!I\!I\!M$ уэль 1 22, 7) "и сказал Шауль своим рабам, стоявшим перед ним".

דים עָלַיים (צָבָים עָלַיי – "три человека неподалеку от него"

יָרָץ לִקְרָאתָם מָפֶּתַח הָאֹהֶל – "и увидев их, он побежал им навстречу от входа в шатер"

**Радак** продолжает свой комментарий: מֶּפֶתַח הָאֹהֶל – так он увидел это в видении: будто бы бежит к ним навстречу.

יָּשְׁתַּחוּ אָרְצָּה "и распростерся на земле"; всякое выражение הַשְּׁתַּחְנָיָה в Танахе означает поклон, при котором руки и ноги полностью вытягиваются – т.е. человек распластывается на земле (Швуот 16б).

ן אמר – "и сказал [Авраћам]:"

אָם-נָא מָצָאתִי חֵן בְּעֵינֶיך – "если сейчас я нашел милость в твоих глазах"; это вежливое вступление к просьбе; בן "сейчас" (Ункелос)

אַל-נָא תַעֲבֹר מֵעַל עַבְדֶּדְ – "не пройди мимо [шатра] твоего раба".

Что означает здесь слово אֲדֹנֶי? Если это означает "господа мои" (во множественном числе), то почему далее Авраћам продолжает обращение в единственном числе – אֵל־נָא תַעֲבֹר? А если это – Имя Всевышнего, то почему Авраћам обращается к какому-то человеку по этому Имени?

В Талмуде (Швуот 35б) есть спор: слово אָדֹנְי в этом пасуке – холь или кодеш? Т.е. это просто уважительное обращение во множественном числе, которое произносится как адонай ("господа мои"), или это – Имя Всевышнего? Это важно, потому что человек, который пишет свиток Торы, обязан знать, является ли то или иное слово Именем, или нет: если он напишет слово, которое является Именем Всевышнего, думая, что это – не Имя, то такой свиток считается пасуль – негодным (Мишне Тора, hилхот тефиллин, мезуза вэ-сефер тора 1, 15; Шулхан арух, Йорэ дэа 276, 2). В качестве hалахи хазаль постановили: "Все Имена, упомянутые в рассказах об Авраћаме – кодеш, в том числе и בְּעִינִיךְּ (Мишне Тора, hилхот йесодей ha-Тора 6). Тем не менее, некоторые комментаторы, например Раши, приводят оба мнения:

По одному мнению, это слово — xonb: т.е. ко всем троим Авраћам обратился "господа мои", а главному (из этих трех человек) он сказал: "Не проходи мимо, пожалуйста" — ведь если останется главный, то останутся и его спутники с ним ( $Eepeuum\ pa6a\ 48\ 10$ ). А по другому мнению, это слово — kodeu. И тогда получается, что Авраћам обратился к Всевышнему и сказал ему "не проходи мимо", попросив Его подождать, пока он примет гостей.

#### Почему же Раши приводит противоречащие мнения?

Здесь нет никакого противоречия: агада не обязана считаться с законом. Даже если по haлахе это  $Имя - \kappa o dem$ , то автор агады может объявить, что это - xonь: ведь предполагается, что все знают пшат и haлаху, и поэтому правильно поймут автора.

#### Агада

Возможно, что оба приведенных в комментарии Раши объяснения были предназначены для полемики с разными сектантами, в частности, с христианами, для которых "лакомым кусочком" было бы объяснение, что Авраћам обращается здесь к какому-то человеку, называя его Именем Всевышнего. И уж тем более, если Авраћам обращается ко всем троим, подразумевая одного Всевышнего! Поэтому и тот, и другой варианты агадического объяснения – как в варианте холь, так и кодеш — исключают подобное понимание текста: первое объяснение — заявляя, что Имя Всевышнего здесь "на самом деле" не Имя, а обращение "господа мои", и разделяя пасук на две части: в первой — обращение к гостям, а во второй — к Всевышнему. А второе объяснение — выводя гостей вообще за рамки пасука: весь пасук — это обращение только к Всевышнему.

Другое возможное объяснение этой агады связано с нравственным уроком, который мы должны учить из поведения Авраһама, который (согласно агаде, но не по пшату — не забывайте!) прервал общение с Всевышним ради того, чтобы принять гостей. Известно, что встречаются такие люди, которые "учат Тору, но при этом не делают добрых дел" (Ваикра раба 30, 12). Агада хочет научить нас, что проявление заботы о других людях, согласно Торе, — дело даже более важное, чем "обшение с Богом".

Однако по пшату очевидно, что псуким  $\lambda$  и  $\tau$  — это одна речь, обращенная к тем же лицам, и невозможно этот текст разделить так, что будто в пасуке  $\lambda$  он обращается к ha-Шему, а в пасуке  $\tau$  предлагает омыть ноги гостям. Точно так же невозможно и разделить пасук  $\lambda$  на две части: если Авраhам говорит "господа мои", а после этого прерывается и сразу обращается к старшему из трех, то что он хочет сказать им в первой фразе? Понятно, что весь пасук  $\lambda$  — это обращение к одному и тому же лицу. Но к кому?

Рамбан: в слове אַדֹנֵי под буквой ב стоит кама́и.

Это означает, что это слово – Имя Всевышнего; если бы это слово было обращением "господа мои", то под буквой стоял бы  $nam\acute{a}x$ : אָלינַי, как мы увидим это немного ниже (*Берешит* 19, 2), когда путники приходят в гости к Лоту<sup>1</sup>.

Рамбан продолжает: и Авраћам обращается к ним по имени их Господина (Имя אֲדֹנֵי выражает господство), потому что узнал в них мал'ахим; так же, как, например, судей могут называть אֱלֹהִים, потому что их полномочия вершить суд — от Всевышнего.

Рашбам (א): во многих местах, когда описывается, что человек увидел мал'аха, то этот мал'ах называется Именем Всевышнего, потому что посланец Всевышнего – все равно, что Он сам (не в смысле сущности, а в том, что посланец уполномочен Всевышним для выполнения какого-то задания). Например, написано: וַיֵּרָא מַלְּאַדְּ יְהוָה אֵלָיו בְּלַבַּת-אֵשׁ מִתּוֹךְ תַּפְּנֶה (Шмот 3, 2), а через один пасук сказано: עַרָאלֹת (Там же, 4).

В следующих псуким Авраћам проявляет гостеприимство, вероятно обычное для его дома.

(ד) יַבֶּח־נָא מִעַט־מַּיִם וְרַחֲצִוּ רַגְלַיכִם וְהַשַּׁעֵנְוּ חַחַת הָעֵץ:

יָקַח-נָא מְעַט-מַיִם – "[вам] будет подано немного воды"; קעט-מַיָם – букв. "будет взято", имеется в виду "взять с целью подать", сравните:

- יְלַדְּ קַח-לִי (Берешит 27, 13) Ривка говорит Яакову: "Иди, принеси мне";
- דַּבֶּר אֶל-בְּנֵי יִשְׂרָאֵל, וְיִקְחוּ-לִי תְּרוּמֶה Всевышний приказывает Моше: "Скажи бней Исраэль, чтобы взяли [*труму* и принесли] Мне"

<sup>1</sup> В современном иврите огласовки *кама́ц* и *пата́х*, в большинстве случаев, не различаются по произношению: обе звучат как "а". В ашкеназском произношении *кама́ц*, в отличие от *патаха*, звучит как "о" (и называется, соответственно, не *кама́ц*, а *ко́ме́ц*). На самом деле, звук, обозначаемый огласовкой *кама́ц*, не является ни тем, и ни другим: попытайтесь произнести звук "о", но при этом не вытягивать губы "трубочкой" вперед, а опускать подбородок вниз, как при произношении "а". Это и есть тот звук, который обозначает *кама́ц*: нечто среднее между "а" и "о". Неудивительно, что в одних общинах этот звук со временем превратился в простое "а", а в других — в простое "о". И только йеменские евреи сохранили древнее произношение.

ן רְחֲצוֹ – "омойте ваши ноги": в знойный день ноги путников сильно потеют (**Хизкуни**); само собой разумеется, что путникам была подана вода для питья (*Даат микра*)

ן הְשְּׁצְנוּ תַּחַת הָעֵץ – "и присядьте (букв. "обопритесь") под деревом"; הְעֵץ – определенный артикль ה означает, что имеется в виду дерево, которое находится вблизи шатра (Даат микра); по другому мнению, הָעֵץ здесь не "дерево", а имя собирательное – "деревья": "присядьте в тени деревьев" (Рашбам).

# (ה) וְאֶקְחָׁה פַּת־לֶּחֶם וְסַעֲדִּוּ לִבְּכֶם אַתַר תִּעֲבֶׁרוּ כִּי־עַל־בֵּן עֲבַרְתֶּם עַל-עַבְדְּכֶם וַיִּאמְרוּ בֵּן תִּעֲשֶׁה כַּאֲשֶׁר דִּבְּרְתִּ:

ן פָתָּקחָה פַּת-לֶּחֶה – "а я подам вам хлеба"; וְאֶקְחָה – хотя это слово образовано от слова ("брать"), но имеет смысл "взять с целью дать, принести"; сравните, Ривка говорит Яакову:

- יְלֵדְּ קַח-לִי (*Берешит 27*, 13) – "иди, возьми (= принеси) мне"; Яаков идет и приносит, что она просила: וַיֶּלֶדְּ, וַיְּבֶא לְאָמוֹ (*там же*, 14) – "пошел, взял и принес матери"

יְסַעְדּוּ לִבְּכֶּם – "подкрепите сердце ваше"; основа этого образного выражения в том факте, что голод ослабляет сердечную деятельность, пища же поддерживает ее ( $\it Даат микрa$ )

אַחַר תַּעֲבֹרוּ – "а после этого пойдете своей дорогой"

קבּרְעָּם עַל-עַבְּדְּכֶּם "раз уж вы проходили рядом с [шатром] вашего раба" или "ведь вы пришли к [шатру] раба вашего [для того, чтобы подкрепиться]" אַלּאמָרוּ, כֵּן תַּעֲשֶׂה כָּאֲשֶׂה דָּבַּרְתָּ "и они ответили: сделай так, как ты сказал".

## (ו) וַיְמַהַר אַבְרָהָם הָאָהֵלָה אֶל־שָּׁרָה וַיֹּאֹמֶר מַהַרִּי שְׁלָשׁ סְאִים ׁ קֵמַח סֹׁלֶת לִּישִׁי וַצְשֶׂי עגוֹת:

יַנְמַהֵּר אַבְרָהָם "тут же Авраћам поспешил"; ו здесь указывает на одновременность событий

קה הָּלְּהָה אֶל-שַׂרָה "в шатер к Саре"; определенный артикль ה הָאּהֱלָה אָל-שַׂרָה "פ слова הָאּהֱלָה указывает на объект, который уже появлялся в повествовании: т.е. Сара находилась в том самом шатре, около которого Авраћам сидел в начале видения; буква ה в конце слова הָאָהֶלָה – это הָאָהֶלָה, которая указывает

направление движения: "к шатру"

"поторопись" – מַהֲרִי

קאָה – שְׁלשׁ קאִים – мера объема; 1 קאָה – קּאָה – קּאָה – סּאָה – קּבְּים – объем среднего куриного яйца (приблизительно  $60~{\rm cm}^3$ ). 3 нормой для десяти человек:

- עֹמֶר לַגַּלְגֹּלֶת (Шмот 16, 16) на одного человека в день положен один *омер* мана;
- וְהָעמֶר אֲשִׂרִית הָאֵיפָה הוּא ( $mam\ \mathcal{H}e,\ 36$ ) а omep это десятая часть эй $\phi$ ы

קמח סלֶת – т.е. "возьми... пшеничной муки и просей *солет*": סלֶת – это частички,



Выпечка лепешек в тануре

оставшиеся в сите после того, как тонко помолотая мука отсеялась через сито (порусски — манка); סֹלֶת — белого цвета, и выпечка из нее считается деликатесом, достойным стола царей (см. *Млахим* 1 5, 2) (*Даат микра*); см. также *Мишне Тора*, исурей мизбеах 6, 10

"замеси [тесто]" – לוּשִׁי

ין עגות "и сделай лепешки"; עגות – тонкие лепешки, которые быстро пекутся (Радак, Даат микра).

## (ז) וְאֶל־הַבָּקֶר רֶץ אַבְרָהֶם נִיּלְּח בֶּן־בָּלֶר רֶךְ נְטוֹב ׁ נִיִּתֵּן אֶל־הַנַּעַר נִיְמַהֶּר לַעֲשְׂוֹת אֹתוֹ:

קּאֶל-תַּבָּקֶר רָץ אַבְרָהָם – "[сразу после этого] Авраћам побежал к коровьему стаду"; выражает одновременность событий: Авраћам делал все это очень быстро

ן נְּקַח בֶּן-בָּקָח בֶּן – "взял молодого и упитанного теленка"; שָׁמֵן – טוֹב, сравните:

- יַּטָם תִּרְבַּצְנָה בְּנָוֶה טוֹב, וּמְרָעֶה שָׁמֵן תִּרְעֶינָה ( $\check{M}$ ехезкель 34, 14) — здесь выражение יַנֶה טוֹב параллельно מָרְעֶה שָׁמֵן ( $m{\mathcal{A}}$ аат микра)

קיַער "ע дал его слуге"; слово הַא הַיַּצִער הוּנַער (определенным артиклем) и означает "тот נַער, который находился у Авраһама в услужении"; если бы было просто написано גַער, то это означало бы, что Авраһам отдал теленка первому попавшемуся слуге ( $\mathbf{Даат \ mukpa}$ )

וְיַמַהֵר לַעֲשׁוֹת אתוֹ – "который поспешил приготовить [мясо]".

#### **Агада**

**Раши**: ניִתּן אֶל-הַנּעַר – дал Ишмаэлю, чтобы приучить его к мицвот (*Берешит раба* 48, 3).

Что хочет сказать агада?

Эта агада – воспитательная. Она хочет сказать, что каждый отец обязан с детства прививать ребенку любовь к мицвот и привычку к их выполнению.

תיקח – "и взял [Авраһам]"

— в современном иврите это слово означает "сливочное масло", однако в климатических условиях Ближнего Востока (без холодильников и погребов) такой продукт как современное твердое сливочное масло не мог бы существовать (в частности, точка плавления масла составляет 31-33 градуса, а затвердения — 15-24 градуса). Знакомое нам сливочное масло появилось в "холодных" частях западной Европы (известно, что норманнские воины брали его с собой в походы). Поэтому слово קמְאָה в иврите Танаха означает, по мнению исследователей, что-то вроде современной сметаны (קמֶת ; זְבָדָּה) — Даат микра, словарь Эвен-Шошан)

- הָלֶב в большинстве случаев в Танахе под этим словом понимается молоко мелкого рогатого скота, в частности, козье; сравните:
- מְמָאַת בָּקֶר וַחֲלֶב צֹאן (Дварим 32, 14) "хем'á коров и козье молоко";
- חֵלֶב עָזִּים (Мишлей 27, 27) "козье молоко".

וּבֶן-הַבָּקָר אֲשֶׁר עָשָׂה – "и теленка, которого он приготовил"

יַנְיּתֵּן לְפְנֵיהֶם – "и подал им [в качестве угощения]" – "חַרָת הָעֵץ – "под деревом [у которого они сидели]" – "אכלוי – "и они поели".

**Расаг**: вначале Авраћам подал гостям молочные продукты, потому что они всегда имеются в наличии и не нуждаются в приготовлении.

Здесь написано, что Авраћам подает им молочные продукты и вместе с ними говядину — это серьезное нарушение законов кашрута. А ведь в Талмуде (*Йома* 286) сказано, что Авраћам соблюдал все законы Торы и даже подробности законов *дерабанан*. В чем же тут дело?

Те из комментаторов, которые понимают упомянутую агаду как пшат, приводят различные объяснения, например: до того, как будет разделан, приготовлен и подан теленок, все молочное будет съедено и требуемый временной интервал между мясным и молочным пройдет. Или: теленок, которого взял Авраћам, был обнаружен внутри коровы, которую зарезали и разделали, и мясо такого теленка не запрещено Торой к употреблению вместе с молочными продуктами.

Мы уже предложили объяснение этой агады (см. вступительную статью "Пшат и драш", пример 16). В исторической реальности праотцы, начиная с Авраћама и до дарования Торы, соблюдали семь мицвот *бней Ноах* плюс обрезание. Никаких законов кашрута в современном понимании у них не было. Поэтому здесь нет никакой проблемы смешения молочного и мясного: они преспокойно могли употреблять и то, и другое вместе.

**Радак**: Авраћам подал им сметану и молоко, и говядину, чтобы они ели на выбор — то, что захотят, или все вместе; и нет необходимости упоминать здесь хлеб, потому что, само собой разумеется, хлеб он подал прежде всего...

Радак спорит здесь с комментарием Раши, который привел агаду, что Авраћам не подал гостям хлеб, потому что Сара была в это время в состоянии *нида*, т.к. у нее в этот день восстановились месячные, и тесто стало *тамэ* (*Бава мециа* 87а). Рашбам также считает необходимым отметить, что комментарий, приводимый Раши, не является пшатом.

**Рашбам**: согласно пшату, нет никакой необходимости в упоминании того, что Авраћам подал им хлеб, потому что подача хлеба не является чем-то необычным. Но сметана и молоко, и мясо, которые подаются не любым гостям, а наиболее почетным, были упомянуты отдельно.

## Что значит והוא עמד עליהם?

Ункелос, Раши: "он прислуживает им".

Рашбам: когда один человек сидит, а другой стоит [рядом с ним], то о последнем говорят, что он עומד עליו.

T.е. это — то же самое, что и נָצָבִים עָלָיו (см. выше, пасук ב): "он стоит рядом с ними (под деревом)".

# (ט) וַיָּאמֶרוּ אֵלֶיוֹ אַיֵה שֶׁרָה אִשְׁתֵּךְ וַיִּאמֶר הָנָה בָאְהַל:

אַלָּיז – "затем они сказали ему:"; אָלָיי – в отношении точек над словами см. комментарий к *Берешит* 34, 4

אַיָּה שָׂרָה אִשְׁתֵּך – "где Сара, твоя жена?"

ן אמר – "и он ответил:"

"да вот здесь, в шатре"; בְּאֹהֶל – т.е. הָהָאהֶל – с определенным артиклем: это все тот же шатер, возле которого Авраћам сидел в начале видения.



Керамические сосуды (найдены в Бейт-Шеане)

# (י) וַיֹּאמֶר שִׁוֹב אָשַׁוּב אַלֶּיד כְּעַת חַלָּה וְהַנֵּה־בֵּן לְשָׁרָה אִשְׁמֶּדְ וְשָׂרָה שֹׁמֶעַת פֶּתַח הַאָּהֵל וְהִוּא אֲחַרֵיו:

ן אמר – "тогда сказал [один из гостей]:"

שׁוֹב אָשׁוּב אֵלֶיף – "я вернусь к тебе"; макор שׁוֹב усиливает фразу: "обязательно вернусь"

ן הְנֵה-בֵן לְשָׂרָה אִשְׁעֶּדָ выражает неожиданность: "а у Сары – сын!"

ו - יְשָׂרָה שֹׁמֵעַת פֶּתַח הָאֹהֶל – здесь выражает одновременность событий: "а Сара в это время слушает [стоя внутри] у входа в шатер".

## Что значит פָּעֶת חַיָּה?

Раши, Расаг: "в это же время, через год, будете живы-здоровы". Ибн Эзра: "я вернусь в это же время, через год, а Сара – חַיֵּה".

Ибн Эзра хочет сказать, что слово חַיָּה не относится к קּעָת, а относится к тому, что говорится о Саре в продолжении пасука — что у нее будет сын. Но что тогда означает слово יחידה? "Жива"?

**Рашбам, Радак: בְּעֵת** חַיָּה "в эту пору она будет на сносях". И в һалахе (на языке Мишны) роженица также называется חיה.

## ן הוא אַחַרִינ – кто/что находится позади кого/чего? И для чего это сообщается?

**Ибн** Эзра: мал'ах находился позади шатра, а Авраћам сидел у входа и не видел Сару (такая диспозиция несколько непонятна — ведь они разговаривают с Авраћамом). А некоторые объясняют, что вход в шатер Сары был за шатром Авраћама (но мы видели в пасуке v, что речь идет об одном и том же шатре, а не о двух разных).

Раши, Рашбам, Радак, Даат микра: вход в шатер был позади мал'аха.

Последнее мнение кажется более логичным: говоривший располагался спиной к входу в шатер и не видел Сару, которая находилась внутри.

Этот пасук – מַאְמֶר מֶקְגָּר ("замечание в скобках"), и он объясняет сам себя: "А Авраћам и Сара – זְקֵנִים ("старые"). [Что такое זְקֵנִים Это значит בָּאָים בַּנָמִים ("пришедшие во многие лета"). Так что у Сары уже прекратилось то, что обычно бывает у женщин".

# (יב) וַהִּצְחַק שַׂרָה בִּקַרבָּה לֵאמָר אֲחַרֵי בִלֹתִי הֵיתָה־לֵּי עֵדְנָה וַאִּרנִי זַקן:

ין פַּקרבָה בַּקרבַה "и засмеялась Сара про себя (не вслух)"

- Сара ничего не сказала вслух; это слово означает здесь: "и ее смех выражал следующее:..."

אָחֲרֵי בְּלֹתִי הְיְתָה-לִּי – "после того, как я состарилась, у меня будет..." (לְבְלוֹת – "стареть, изнашиваться, обветшать, истлеть")

ןאדני וַקַן – "да и господин мой (= мой муж) – старый человек".

## Что значит здесь "засмеялась"? Сара засмеялась от радости?

Ункелос: "усмехнулась".

Раши (Берешит 17, 17): Авраћам обрадовался, а Сара – не поверила.

Радак: Сара в душе посмеялась над словами мал'аха.

## Что значит עדנה?

Ункелос: "беременность".

Рашбам: "станет нежной кожа, и расправятся морщины".

Раши, Радак: омоложение тканей.

Как мы видели ранее, в *Берешит* 17, 17, там смеялся Авраћам, а здесь смеется Сара.

## Зачем повторять два раза пророчество о сыне?

Это пророчество предназначено для Сары.

יהָה, אֶל-אַבְּרָהָם "тогда сказал Всевышний Авраћаму:"; это выразилось в том, что один из *мал'ахим* сказал:

ערה שׁרָה צחקה שׁרָה "отчего же смеялась Сара"

"выражая своим смехом следующее:..."

הַאַף אָמְנֶם – "да разве я могу родить, в самом деле?"; двойное האַף אָמְנָם חризвано подчеркнуть глубину сомнения Сары – "ведь я уже состарилась".

## (יד) הַיִּפֶּלֵא מֵיְהוָה דָּבֶר לַמּוֹעֵّר אָשִׁיב אֵלֶיךְ כְּעֵת חַיָּה וּלְשָׁרֶה בֵן:

קבָר מֵיְחוָה דָּבָר "разве укроется (т.е. будет неизвестно) от Всевышнего чтолибо?"

שליך אָשׁוּב אֵלֶיף – "в назначенный срок Я вернусь к тебе"; מוֹעֵד אָשׁוּב אֵלֶיף – имеется в виду тот "срок", о котором Всевышний сказал Авраћаму в предыдущей параше́ (Берешит 17, 21)

י см. пасук פְעֵת חַיָּה – см. пасук י וּלְשָׂרָה בֵּן – "а у Сары – сын".

# (פו) וַתְּכַהֵשׁ שָׂרָה וּ לֵאמֶּר לְא צָחַקְתִּי כַּי וּ יָרֵאָה וַיִּאמֶר וּ לְא כִּי צָחָקְתִּי

ן שַּׁרָה – "а Сара принялась отрицать"

עחקתי – "утверждая, что она не смеялась"

קי יְרֵאָה – "потому что она боялась [своего мужа]" (**Рамбан**); по другому мнению, она боялась Всевышнего, который "читал ее мысли" (*Даат микра*)

ן אמר – "но сказал [мал'ах]:"

שחקת – "нет, ты смеялась".

**Рашбам**: в большинстве случаев, когда слово כָּי следует за לא, то оно означает אָלָא ("нет, однако же ты смеялась").

## В чем смысл этого препирательства?

**Хизкуни:** отсюда – видно, что женщины не пригодны быть свидетелями, т.к. лгут от страха (Мидраш Ялкут Шимони).

**Даат микра**: если ты удивишься и спросишь, почему текст порицает именно Сару, а не Авраћама — ведь он тоже смеялся, услышав удивительную весть о том, что у Сары родится сын (см. *Берешит* 17, 17) (и его смех, согласно пшату, вроде бы ничем не отличается от смеха Сары) — отвечает тебе Расаг: "Следовало бы сделать порицание Авраћаму, подобно тому, как это было сделано Саре, но текст выждал некоторое время, пока не произошло то же самое с Сарой, и тогда уже текст упрекает ее, а Авраћам подобен ей". Т.е. когда два человека поступают не вполне достойно, и при этом один из них более велик, а другой — менее,

то делают замечание не иначе как менее значимому, и тогда более великий понимает все самостоятельно.

Так же объясняет и Хизкуни (на пасук »).

ן הָאֲנָשִׁים - "[после этого] встали оттуда эти люди"; מַשָּׁם הָאֲנָשִׁים – т.е. с того места, где они трапезничали

שני – "и обратили взор"; подобное "обозрение" всегда производится с высокого места (Даат микра)

על-פּנֵי סִדֹם – "в сторону Сдома"

ן אַבְּרָהָם הֹלֶךְ עָמֶם לְשַׁלְּחָם – "а Авраћам пошел с ними, чтобы проводить их".

Здесь заканчивается первая часть пророчества. Ее темой является исполнение первой части обещания Всевышнего Авраћаму: "Дам тебе потомство...".

יז וַיהוָה אָמָר הַמְכַפֶּה אֲנִי מָאַבְרָהָם אֲשֶׁר אֲנִי עֹשֶׂה: יחֵ וְאַבְרָהָם הָיָוֹ יִהְיָה לְנִּוֹי נָּרְוֹל וְעָצִּוּם וְנָבְרְכוּ־בֹּוֹ כָּל גּוֹיֵי הָאָרֶץ: יט כַּי יְדַשְׁתִּיו לְמַעַן אֲשֶׁר יְצַנֶּה אֶת־בָּנֵיו וְאֶת־בּיתוֹ אַחֲלִיו וְשֶׁמְרוּ בֶּרֶךְ יְהֹּנָה לַעֲשְׂוֹת צְדָקָה וּמִשְׁפָּט לְמַעַן הָבֵיא יְהוָה עַל־אַבְרָהָם אָת אַשֵּׁר־דָּבֵּר עָלֵיו:

Эти три пасука являются מְאָמֶר מַסְגָּר – это отступление от основной линии рассказа с целью объяснить читателю нечто важное, что связано с описываемыми событиями, но произошло само по себе несколько раньше.

## (יי) וַיהוָה אָמֶר הַמְּכַפֶּה אֲנִי מֵאַבְרָהָם אֲשֶׁר אֲנֵי עֹשֶׂה:

יַיהוָה אָמֶר – "ha-Шем решил": вообще решил, а не после событий, описываемых в предыдущих псуким; глагол אָמֶר стоит здесь в форме преждепрошедшего времени – plusquamperfectum (ср. *Берешит* 4, 1) (*Даат микра*)

ם אַנְי מֵאַבְרָהָם – "разве утаю Я от Авраһама" – הַמְכַּסֶה אֲנִי מֵאַבְרָהָם

אָטֶּר אֲנִי עשֶׂה "то, что Я собираюсь сделать [со Сдомом и соседними ему городами]?" (Даат микра).

קאַבְרָהָם – "ведь Авраһам"

הָיּלוֹ יִהְנֶה "будет"; *макор* הָיל призван усилить глагол יָהְנֶה т.е. "обязательно станет"

לגוֹי נֶּדוֹל וְעֲצוֹם – "сильным, мощным народом"

וְנָבְרְכוּ-בוֹ – כֹּל גּוֹיֵי הָאָרֵץ – см. Берешит 12, 3.

(יט) כֵּי יְדַשְתִּׁיו לְמַעַן אֲשֶׁר יְצַנֶּה אֶת־בָּנְיו וְאֶת־בִּיתוֹ אֲחֲלָיו וְשֶׁמְרוּ דֶּבֶדְ יְהֹּוָה לַעֲשָׂוֹת צְּדָקָה וּמִשְׁפָּמ לְמַעַן הָבָיא יְהוָה עַל־אַבְרָלָם אֵת אֲשֶׁר־דִּבֶּר עָלֶיו:

קרָיו ן אֶת-בָּיָון וְאֶת-בָּיון אַחָּךיו – "для того, чтобы он заповедал своим потомкам"

יְהָנָה דֶּרֶךְ יְהְנָה – "чтобы они следовали путями Всевышнего"; далее пасук объясняет, что такое יַּדֶרֶף הי:

עָדָקָה שָל מִשְּׁפָּט = צְדָקָה וּמִשְׁפָּט – "творя правосудие"; בּלְדָקה וּמִשְׁפָּט – לְצָשׁוֹת צְדָקָה וּמִשְׁפָּט – דְּדָקה וּמִשְׁפָּט – "праведливость по закону": говоря по-русски – "правосудие"). В этом словосочетании ו играет такую же объединяющую роль для двух слов "траведливость, закон) и "суд", объединяя их в одно: "правосудие"

ידָּבֶּר עֶלִיי – "чтобы Всевышний исполнил в отношении Авраћама (и его потомков) все, что сказал о нем (т.е. что Он даст ему и его потомству землю)".

# Всевышний говорит про Авраћама: כִּי יְדַעְתִּיני – "я его знаю". А про существование *авимелеха* какого-нибудь Всевышний разве не знал?

Дело в том, что слово לָדְעַת часто используется в иврите Танаха со смысловым оттенком "обратить внимание, принять во внимание". Например:

- יָנָקם מֶלֶּדְ-חָדָשׁ עַל-מִצְרָיִם, אֲשֶׁר לֹא**- יָדע** אֶת-יוֹסֶר (Шмот 1, 8) — "и встал новый царь над Мицраимом, который **не знал** Йосефа". Почти все комментаторы согласны, что этот пасук не надо понимать слишком буквально: это было бы то же самое, что сказать про Брежнева, что он не знал, кто такой Троцкий! Имеется в виду, что новый царь, образно говоря, "плевать хотел" на Йосефа. См. также *Берешит* 4, 1.

Понятно, что Всевышний знал не только, кто такой Авраћам. Пасук хочет сказать, что Авраћам имел особую ценность в глазах Всевышнего, на него Он обращал особое внимание, и ради Авраћама Он делал вещи, которые не стал бы делать ради любого другого человека.

Таким образом, בי יְדַעְתִּיוֹ здесь означает: "потому что Я выбрал (= предопределил) его".

Псуким יח-יט объясняют, почему ha-Шем не может скрыть от Авраhама то, что Он делает: ведь Авраhам собирается построить образцовое общество, т.е. лишмор дерех ha-Шем. А что такое дерех ha-Шем? – пасук объясняет: לַעְשׂוֹת צְּדָקָה וּמְשְׁפָּט! Таким образом, то, что Всевышний делает со Сдомом, должно быть для Авраhама примером того, как следует делать צַדְקָה וּמְשַׁפָּט.

О том, кто следует по дерех ha-Шем, говорят, что он "знает Всевышнего". Что значит "знать Всевышнего"? Может быть, это значит познать тайны Высших Миров? Устройство "сфирот"? Овладеть тайнами Имен Всевышнего? Нет, посмотрите, что говорит пророк Ирмеяћу от имени Всевышнего (Ирмеяћу 22, 15-16, он говорит о Шаллуме, сыне Йошияћу):

"Разве ты будешь царствовать потому, что обстроил себя домами из кедра? Ведь отец твой ел и пил, но делал *мишпат у-цдака*, и потому он благоденствовал. Разбирал он тяжбу бедного и нуждающегося, потому и хорошо было. Именно это означает 'познать Меня'", — сказал Всевышний.

T.е. тот человек, который, исполняя мицвот, вершит אָדָקָה וּמִשְּׁפָּט, – именно  $\underline{oh}$  "знает Всевышнего"!

После такого важного объяснения повествование возвращается к пророчеству Авраћама, которое еще не закончилось.

Далее, с пасука כ по לג следует беседа: ha-Шем объясняет Авраhаму, как следует поступать со злодеями. Зачем это нужно Авраhаму? Вспомните, представители какого народа живут в Сдоме? Кнааним! Таким образом, уничтожение Сдома показывает Авраhаму, как будет выполнена другая часть пророчества: "Дам тебе эту землю..."

כ וַיָּאמֶר יָהוָֹה זַעַקַת סְרָם וַעַמֹרֶה כִּי־רָבָּה וְחַשַּׁאתֶם כֵּי כַבְרָה מָאָר: כא אַרְדָה־נַּא וָאָרְאֶה הַכָּצַעַקַתָה הַבַּאָה אָלֵי עַשִּׁוּ ו כָּלָה וָאָם־לְא אָדֶעָה: כב וַיִּפְנָוּ מְשָׁם' הָאַנָשִׁים וַיֵּלְכִוּ סִדְמָה וָאַבִרָהָם עוֹדֵנוּ עֹמֶד לִפְנֵי יִהוֶה: כּג וַיִּגַשׁ אַבְרָהָם וַיֹּאמַר הַאַף תִּסְפָּה יק עם־רַשַע: כר אוּלַי יֵשׁ חַמְשֵׁים צַדִּיקם בָּתוֹדְ הַעֵיר הַאַף תִּסְפַּה וְלֹא־תְשֵׂא לַמַּלִּוֹם לִמַעַן חַמִּשֵּׁים הַצַּדִּיקִם אֲשֵׁר בִּקְרבֵּה: כה חַלְּלָה לְדְּ מֵעֲשְׁתוּ כַּדָּבֵר הַוֹּה לָהַמֶּית צַדִּיל עִם־רַשָּׁע וָהָיָה כַצַּדִּיל כַּרָשָׁע חַלֶלָה לָּדְ הַשֹּׁפֵּט כָּל־הַאָּרֵץ לֹא יֵעֲשֵׂה מִשְׁפֵּט: כו וַיִּאמֶר יָהוָה אָם־אָמצא בָסְרָם חַמְשֵׁים צַדִּיקם בְּתוֹדְ הַעִיר וְנַשֵּאתִי לְכַל־הַמַּקוֹם בַּעֲבוּרֵם: כז וַיַּעָן אַבְרַהָם וַיֹּאמֵר הַנָּה־נָא הוֹאַלְתִּי לְדַבֵּר אֵל־אַדֹנִי וְאָנֹכֵי עַפַר וַאֵפֶר: כח אוּלַי יַחָסְרוּן חַמִּשֵּׁים הַצַּדִּיקִם חַמִּשָּׁה הַתַשָּׁחַית בַּחַמְשָׁה אָת־כַּל־הַעִיר וַיּאמֶר' לָא אַשִּׁחָית אָם־אָמָצֵא שַּׁם אַרְבַּעִים וַחַמְשַׁה: כט וַיּּסֵף עוֹד לַדַבֵּר אֵלַיוֹ וַיֹּאמַר אוּלַי יָמָצְאָוּן שָׁם אַרְבָּעִים וַיֹּאמֶר' לָא אֱעֱשֶּׁה בְּעֲבָוּר הָאַרְבָּעִים: ל וַיֹּאמֵר אַל־נַא יָחַר לַאדנָי וַאֲדַבֶּרָה אוּלַי יִמֶּצְאָוּן שָׁם שְׁלֹשֵׁיִם וַיֹּאמֶר לָא אֱעֱשֶּׁה אָם־אָמָצַא שָׁם שָׁלשִׁים: לא נַיֹּאמֶר הָנָה־נַא הוֹאָלְתִי' לְדָבֵּר אֶל־אָדֹנַי אוּלַי יָמַצְאוּן שַׁם עשרים וַיֹּאמֶר' לָא אַשִּׁחָׁית בַּעַבִּוּר הַעַשָּׁרִים: לב וַיִּאמֶר אַל־נַא יָחַר לַאדנַי' וַאַדְבְּרַה אַדְ־הַפַּעַם אוּלֵי יִמַּצְאָוּן שָׁם עַשַּׁרָה וַיֹּאמֵר לָא אַשִּׁחִית בַּעַבְוּר הַעַשַּׂרָה: לג וַיֵּלֶךְ יָהוָה כַּאשר כִּלָּה לְדַבֵּר אֵל־אַבְרָהָם וַאַבְרָהָם שׁב לְמַקְמֵוֹ:

(כ) וַיִּאמֵר יְהנָּה זַעֲקַת סְרָם וַעֲמֹרֶה כִּי־רֶבֶּה וְחַׁפָּאתָׁם כִּי כֶבְדֶה מְאְׁד:

יָהְנָה "и сказал Всевышний:"; это происходит в то время, когда Авраћам провожает своих гостей

יַּעְקַת סְדֹם וַאֲמֹרָה – "крик [притесненных] в Сдоме и Аморе" (Рамбан) – יַּיְעָקּת סְדֹם וַאָמֹרָה – "уже очень велик" (Раши)

יְחַטָּאתָם כִּי כָבְדָה מְאֹד – "и преступление [притеснителей] очень тяжко".

Этот пасук построен в поэтическом стиле: два его "плеча" (до этнахты и после) параллельны друг другу.

Почему упоминаются только Сдом и Амора – ведь мы знаем, что будут уничтожены еще несколько городов в этом районе?

Эти два города – крупнейшие в этом районе долины Иордана.

# (כא) אַרֶדֶה־נָּא וִאַרְאֵה הַכָּצֵעַקֶתָה הַבָּאָה אֵלַי עָשִׂוּ ו כָּלָה וִאָם־לֹא אֵדֶעָה:

אַרְדָה-נָּא – "спущусь-ка Я"; см. *Берешит* 11, 5 – "אָרְאָה" – "и взгляну (= разберусь, пойму)".

## Как понять этот пасук? Что значит עשוֹ כָּלָה? Что значит אֶדֶעָה?

Ункелос, Радак, Рашбам, Даат микра: הַכְּצִאֲקְתָהּ הַבָּאָה אֵלֵי עָשׂוּ – כָּלָה – "если они действительно совершали преступления, как следует из дошедшего до Меня вопля притесняемых, то последует уничтожение".

Согласно этому пониманию, между словами לֶּלָה и עָשׁוּ следует сделать паузу: "Если они עָשׂוּ (= действительно так делали) (здесь пауза), то последует לֶּלָה". Здесь – от לֶּלָה ("истреблять"). Тогда вторая часть пасука будет означать: "А если нет (т.е. если они не совершали преступлений) – тогда Я решу, как с ними поступить".

Однако согласно *теамим* в пасуке между כָּלָה ע עִשׂוּ стоит объединяющий знак: כָּלָה, который называется *мунах ле-гармэ*. Поэтому другие комментаторы объясняют пасук иначе, согласно *теамим*.

Расаг, Ибн Эзра, Сфорно: תַּפְצְעַקָתָּה תַּבָּאָה אֵלִי, עָשׂוּ כָּלָה – "действительно ли они все совершали преступления, как следует из дошедшего до Меня вопля притесняемых?"

Согласно такому пониманию, слово פֿלָה ("все"). Подобное явление встречается также в U от 11, 1: פָּלָה נָרָשׁ יְנֶרָשׁ – т.е. "выгонит вас всех (из Мицраима)". Если все жители этих городов принимали участие в притеснениях, то, очевидно, они будут уничтожены. А если нет, то что? "А если нет – тогда Я помилую их".

Ибн Эзра: אַדַעַה "помилую их".

Раши: "буду знать, как и с кого взыскать".

## (כב) וַיָּפְנָוּ מִשֶּׁם הַאֲנָשִׁים וַיֵּלְכוּ סְדִמָה וְאָבְרָהָם עוֹדֵנוּ עֹמֶד לְפָנִי יָהוָה:

קדָּכָּוּ מְשָׁם הָאֲנָשִׁים, וַיִּלְכוּ סְדֹמָה "חутники пошли своей дорогой, направившись в сторону Сдома"

אבֶרָהָם עוֹדֶנּוּ עמֵד – "Авраћам же все еще стоит (перед Всевышним)": т.е. он все еще находится в состоянии пророческого видения.

**Раши** приводит агаду (*Берешит* 49, 7): следовало бы написать: "А Всевышний все еще (пока Авраћам занимался гостями) стоял перед Авраћамом (т.е. ожидал его)" – ведь это Всевышний пришел к Авраћаму, а не Авраћам к Всевышнему. Но этот пасук – один из *тикуней софрим*.

Другие комментаторы (**Ибн Эзра, Рашбам**), по мнению которых три гостя и были пророчеством, которое видел Авраћам (см. пасук к), не воспринимают буквально слова агады о том, что этот пасук является *тикун софрим*. По их мнению, здесь нет никакого *тикун софрим*, и этот пасук представляет собой прямое продолжение пророчества.

(כג) וַיִּגִשׁ אַבְרָהָם וַיּאמֻר הַאַּף תִּסְפֶּׁה צַהַּיק עִם־רְשֵׁע:

ן יְּנְשֹׁ אַבְּרָחֶם, וְיֹּאְמֵּר "и решился Авраћам сказать:"; יְנָּשׁ אַבְּרָחֶם, וְיֹּאְמֵר "приблизился"; это выражение решимости сделать какое-либо действие или начать речь выражение решимости сделать какое-либо действие или начать речь "неужели истребишь невиновного вместе с виновным?" (см. Берешит 6, 9).

## О чем здесь идет речь – Авраћам просит за праведников? За злодеев?

**Сфорно**: "будет ли уничтожено все место, если большинство его жителей злодеи, или будут уничтожены только сами злодеи?"

**Радак**: Авраћам выясняет участь праведников, которые живут среди злодеев.

# (כד) אּוּלֵי יֵשׁ חֲמִשֵּׁים צַדִּיקִם בְּתֵּוֹדְ הָעֵיר הַאַּף תִּסְפֶּּה וְלְאֹ־תִשָּׂא לַמָּלְוֹם לְמַעַן הַמִּשִּׁים הַצַּדִּיקִם אֲשֵׁר בְּקְרָבֶּה:

הָעִיר בְּדִּיקִם, בְּתּוֹךְּ הָעִיר – "может быть, есть пятьдесят праведников в городе"; בְּדִּיקִם – см. *Берешит* 6,9

שלף תִּסְפָּה, וְלֹא-תִשָּׂא לְמָקוֹם – "неужели истребишь и не простишь [жителей] этого места"; преступление в Танахе уподобляется тяжелой ноше, давящей на голову и тело преступника (см. Берешит 4, 13). Слово מָקוֹם здесь стоит в женском роде: с ним согласовано слово בְּקַרְבָּה

קבָּה אֲשָּׁיִם הַצַּדִּיקִם אֲשֶּׁר בְּקּרְבָּה "ради пятидесяти праведников, которые [живут] в нем?"; בְּקרְבָּה букв. "внутри нее", т.е. в Сдоме или во всем районе Мертвого моря.

# (כה) חָלִּלְה לְּךְׁ מֵצְשַּׁתּוּ כַּדָּבֶּר הַנָּה לְהָמֵית צַדִּיל עִם־רָשָּׁע וְהָיָה כַצַּדָּיק בֶּרָשָׁע חַלַלַה לָּךְ הַשֹּׁפֵּט כָּל־הָאָׁרֵץ לִא יַעֲשֶׂה מִשְׁפָּט:

קלָלָה לְּדְּ מֵעְשׁת כַּדְּבֶר הַיָּה "не подобает Тебе поступать таким образом" – "чтобы губить (умертвить) невиновного вместе с виновным" – "чтобы губить (умертвить) невиновного вместе с виновным" – "ведь тогда невиновный будет приравнен к виновному, а виновный – к невиновному" (Ибн Эзра); буквы с здесь приравнивают одно понятие к другому (רָשָׁע א צַדִּיק); сравните:

# (כו) וַנָּאֹמֶר יְהוָּה אָם־אֶמְצֵא בִסְרָם חֲמִשֵּׁים צַּדִּיקֶם בְּתַּוֹךְ הָעֵיר וְנָשֵּׂאתִי לְכֶל־הַמֶּקוֹם בַּעֲבוּרֶם:

"И сказал Всевышний: 'Если найду в Сдоме, внутри города, пятьдесят праведников, то прощу [всех жителей] этого места ради них".

# (כז) וַיִּעַן אַבְרָהָם וַיּאמַר הִנֵּה־נָא הוֹאַלְתִּי לְדַבֵּר אֶל־אֲדֹנְי וְאֲנֹכִי עָפֶּר וָאֵפֶּר:

ן יַּעַן אַבְרָהָם וַיֹּאמֵר – "ответил Авраһам, сказав": это выражение в высоком стиле – "позволь мне": выражение настойчивой просьбы

יאל הוֹאַלְתִּי לְדַבֵּר אֶל-אֲדֹנָי – "продолжить говорить со Всевышним"; יאל от корня יאל ("продолжить, добавить"); אֲדֹנָי – Имя отражающее Господство Всевышнего в мире.

**Даат микра**: Авраћам использует здесь *шем аднут* (Имя Господства) либо для того, чтобы намекнуть на качество милосердия, связанное с этим Именем — Господин судит милосердно свои творения, либо чтобы намекнуть на *брит бейн ha-бтарим*, когда Авраћам впервые упомянул это Имя вместе с Четырехбуквенным Именем (*Берешит* 15, 2 и 8); либо по обеим этим причинам.

קאָנֹכִי עָפָר וָאֵכֶּר "хотя я – ничто (перед Всевышним)"; ו перед словом אָנֹכִי שׁנָרְ וָאֵנְכִי אַנְבּר ן וווין היאָנֹכִי עַבּר ווּאָנִכְי (в которой используется стилевая особенность עָבִיל נוֹפֵל עַל צְלִיל (וֹפֵל עַל צְלִיל (וֹפֵל עַל צְלִיל (וֹפֵל עַל צְלִיל אַליל ) – образное выражение временности бытия и значительно более низкого положения (т.е. подчиненности) человека по сравнению с Всевышним. Хотя в современном иврите אַבָּר означает "пепел", а עָבָר уַבֶּר "пыль, прах земной", но в языке Танаха эти слова могут обозначать одно и то же понятие:

- יְאָסַף אִישׁ טָהוֹר אֵת אָפֶר הַפָּרָה (Бемидбар 19, 9-10) "и соберет ритуально чистый человек пепел коровы"; здесь "пепел" אֶבֶּר;
- יְלַכְּחוּ לַטְמֵא מֵעֲפַר שְׂרֵפַת הַחַטָּאת (*там же*, 17) "и возьмут для ритуально нечистого пепел от сжигания повинной жертвы"; а здесь "пепел" עַפַר עַפַּר.

# (כח) אולֵי יַחְסְרֿוּן חֲמִשֶּׁים הַצַּדִּיקִם חֲמִשֶּׁה הֲתַשְׁתִית בַּחֲמִשֶּׁה אֶת־כָּל־הָעֵיר וַיּאמֶר' לָא אַשִּׁחִית אִם־אָמָצֵא שָׁם אַרְבָּעִים וַחֲמִשֵּׁה:

חמְשָּׁה הַצְּדִּיקִם חֲמְשִּׁה – "может быть, до пятидесяти невиновных недостанет пяти": т.е. будут сорок пять законопослушных человек недостанет пяти": т.е. будут сорок пять законопослушных человек недостанет пяти": т.е. будут сорок пять законопослушных человек недостанет пяти весь город?!" – "неужели истребишь из-за этих пяти весь город?!" – "и сказал [Всевышний]:"

לא אַשְּׁחִית, אָם-אֶמְצָא שָׁם, אַרְבָּעִים וַחֲמְשָּׁה – "не уничтожу, если найду там сорок пять".

# (כט) נַיּסֶף עוֹד לְדַבֶּר אֵלָיוֹ נַיּאֹמֶׁר אוּלֶי יִמֶּצְאָוּן שֶׁם אַרְבָּעִים נַיּאֹמֶר' לְאׁ אֵעֶשֶּׁה בַּצַבִּוּר הָאַרְבָּעִים:

ויָּסֶף עוֹד לְדַבּר אֵלָיו וּיֹאמַר "[Авраћам] продолжил говорить с Ним и сказал:" ביליו וַיִּשְלָיו וַיִּשְלָי וַיִּאַרְיִם "а может найдутся там сорок [праведников]?"; здесь Авраћам решил применить то же выражение, которое услышал от Всевышнего в предыдущем пасуке (Даат микра)

ן אמר – "и сказал [Всевышний]:"

ר האַרְבָּעִים – "не сделаю (= не уничтожу город) ради этих сорока" – לא אֶעֱשֶׂה, בַּעֲבוּר הָאַרְבָּעִים

## (ל) נַיּאמֶר אַל־נָא יָחַר לַארֹנִי וַאֲדַבַּרָה אוּלָי יִמְּצְאָוּן שָׁם שְׁלֹשִׁיִם וַוּאמֶר לָא אֶעֶשֶּׁה אם־אמצא שם שלשים:

יאמֶר – "тогда сказал [Авраһам]:"

של-נָא יַחַר לַאדֹנָי – "да не прогневается Всевышний"; обычное значение корня חרה в отношении Всевышнего – "разгневаться". Это слово также может означать "огорчиться" (см. Берешит 4, 5-6)

ן "если я еще скажу"; глагол в форме הָעָתִיד הַּמֶּרְחָב выражает устремление, намерение сделать что-либо

אולָי יָפֶּאָאוּן שָׁם, שְׁלֹשִׁים – "может быть, найдутся там тридцать [праведников]?" – "и сказал [Всевышний]:"

ישָׁם שְּׁלּשִׁים – "не сделаю (= не уничтожу город), если найду там тридцать".

# (לא) וַיּאמֶר הַנֶּה־נָא הוֹאֵלְתִּי לְדַבֵּר אֶל־אֲדֹנְי אוּלַי יִמְּצְאָוּן שֶׁם עֶשְׂרֵים וַיּאמֶר' לַא אַשִּׁהִית בַּעַבִּוּר הַעֲשִׂרִים:

ן יּאמֶר "но [снова] сказал [Авраћам]:" כז אין הואַלְתִּי לְדַבֵּר אֶל-אֲדֹנְי – см. пасук כז – см. пасук אָל-אָדנָי אוֹלַי יִמְּצְאוֹן שִׁם, עָשְׂרִים – "может быть, найдутся там двадцать [праведников]?" – "и сказал [Всевышний]:" – "и сказал [Всевышний]:" – לא אַשְׁרִים – לא אַשְּׁרִים – לאַשְׁרִים – לא אַשְׁרִים – לא אַשְׁרִים – לא אַשְׁרִים – לאַתְּשְׁרִים – לאַשְּׁרִים – לאַתְּשְׁרִים – לאַתְשִׁרִים – לאַתְשְׁרִים – לאַתְּשְׁרִים – לאַתְּשְׁרִים – לאַתְּשְׁרִים – לאַתְּשְׁרִים – לאַתְּעָּרִים – לאַתְּשְׁרִים – לאַתְּעָּרִים – לאַתְּעָּתְיִים – לאַתְּעַרִים – לאַתְּעַּתְיִּעְרִים – לאַתְּעָּרִים – לאַתְּעָּרִים – לאַתְּעָּתְיִּתְּעָּרִים – לאַתְּעָּרִים – לאַתְּעָּתְיִים – לאַתְּעָּרִים – לאַתְּעִּתְּעִּרִים – לאַתְּעַרִים – לאַתְעַרִים – לאַתְעַרִים – לאַתְּעַרִים – לאַתְּעָרִים – – לאַתְּעַרִים – לאַתְּעַרִים – לאַתְּעַרִים – לאַתְּעַרִים – לאַתְּעָרִים – לאַתְּעַרִים – לאַתְּעַרִים – לאַתְּעַרִים – לאַתְּערִים – לאַתְּעַרִים – לאַתְּעַרִים – לאַתְּערִים – אַתְּערִים – לאַתְּערִים – לאַתִּערִים – לאַתְּערִים – לאַתְּערִים – לאַתְּערִים – אַלִּיִּייִייִים – לייים –

# (לב) וַּיֹאמֶר אַל־נָّא יָחַר לַאדֹנָי וַאָּדַבְּרָה אַדְ־הַפַּּעַם אוּלֵי יִמְּצְאָוּן שֶׁם עֲשָׂרָה וַיֹּאמֶר לָא אַשְׁחִית בַּצַבָּוּר הָעֲשָׂרָה:

Как мы увидим из следующего пасука, на этом Авраћам останавливается, и пророческое видение заканчивается.

## Почему Авраћам останавливается на десяти?

**Даат микра**: по одному из мнений, Авраћам имел в виду Лота и его семью: Лот и его жена, две дочери замужние и их мужья, две дочери свободные и их женихи – итого 10 человек.

Сравните с *Берешит* 19, 29:

- הַהְפַּכָּר אָלהִים אָת עָרֵי הַכָּכָּר וַיִּיְלֹכּר אֱלֹהִים אָת אַבְרָהָם וַיְשַׁלַּח אֶת לוֹט מִתּוֹךְ הַהְפֵּכָה - Лот спасается из катастрофы потому, что Всевышний вспомнил просьбу Авраћама!

# (לג) וַיַּלֶדְ יְהוָה בַּאֲשֶׁר בִּלָּה לְדַבֵּר אֶל־אַבְרָהָם וְאַבְרָהָם שֵׁב לִמְלִמְוֹ:

יַלֶּדְי יְחֹנָה – "и отошел Всевышний"; аллегорическое выражение для обозначения прекращения пророческого видения

בּרָהָם אָל-אַבְרָהָם – "закончив говорить с Авраћамом"

ואַבְרָהָם שְׁב לְמְקֹמוֹ – ו означает здесь время: "и [в то же время, когда Всевышний закончил беседу,] Авраћам вернулся на свое место", т.е. он, очнувшись, обнаружил себя сидящим там же, на входе в шатер; либо, по другому мнению, вернулся с того места, докуда он проводил мал'ахим, на то место, где он сидел перед началом пророческого видения.

ים א וַיָּבֹאוּ שָׁנֵּי הַמַּלְאָכֵים סְרֹמָה בְּשֶׁרֶב וְלוֹט ישֵב בְּשַׁעַר־סְרֵם וַיַּרְא־לוֹט וַיָּקֶם לְקָרָאהָ נִיִּשְׁבִּים אָרְצָה: ב נִיּאמֶר הָנָּה נַא־אֲדֹנִי סִוּרוּ נְא אֶל־בִּית עַבְדְּכֶם לְלִינוּ וְרָחֲצִוּ רַגְלִיכֶּם וְהִשְּׁכַּמְתָּם וְהַלְּכְתָּם לְדַרְכְּכֶם וַיְּאמְרָוּ לֹא כִּי בֵּרְחוֹב נְלִין: גּ וְלִינוּ וְרָבְאוּ אֶל־בִּיתִוֹ וַיַּעֲשׁ לְהָם מִשְׁהֵה וּמַצְוֹת אָפָה וַיִּאְבֵלוּ: יַנִּבְאוּ אֶל־בִּיתִוֹ וַיַּעֲשׁ לְהָם מִשְׁהֵה וּמַצְוֹת אָפָה וַיִּאְבֵלוּ:

После того, как Всевышний объясняет Авраћаму, что такое *идака у-мишпат* (צַדְקָה וּמְשָׁפָּט), Тора демонстрирует, как это понятие претворяется в жизнь.

(א) נַיָּבֹאוּ שָׁנֵּי הַמַּלְאָכֵים סְרֹמָה בָּשֶּׁרֶב וְלִוֹט וֹשֵׁב בְּשֵׁעַר־סְרֻם וַיַּרְא־לוֹט וַיָּקֶם לִקרַאתָם וַיִּשְׁתַּחוּ אַבַּיִם אָרִצָּה:

ן פָּעֶרָב סְדֹמָה, בְּעֶרֶב – "вечером пришли двое *мал'ахим* в Сдом" – здесь появляется для выражения времени: "а Лот в это время..." (*Даат микра*)

#### Что значит ישב בשער סדם?

Раши: в тот день его назначили судьей (Берешит раба 50, 3).

"Сидеть в воротах города" – идиома, означающая "быть судьей". Сравните с пасуком י הָאָחָד בָּא לְגוּר וַיִּישְׁפֹּט שָׁפוֹט – "Пришел пожить временно, и еще судить тут будет (как местный житель)!" "Судья" – это не обязательно означает, что он занимал это как официальную должность, это моральная позиция Лота в Сдоме: он проводит политику вмешательства – упрекает жителей Сдома.

קֿקָרָאתָם לִּקְרָא-לוט וַיָּקָם לִקְרָא- "ע [как только] Лот их увидел, то [тут же] поднялся им навстречу"

רנישתחו אפים ארצה – "и распластался на земле" (см. Берешит 18, 2).

(ב) ניאמר הנה גא־אַדני סִירוּ נְא אֶל־בֵּית עַבְדְּכֶם וְלִינוּ וְרְחַצִּוּ רַגְלִיבֶּם וְהִשְּבַּמְהֶם וַהַּאַבָּם וְיִּאמְרוּ לֹא בֵּי בַרְחוֹב נַלִין:

это выражение настойчивой просьбы – הַנֶּה נַא

אָדני – "господа́ мои" (под буквой стоит namax – это не Имя Всевышнего, а обращение во множественном числе). Это – явное принижение Лота на фоне Авраћама (ср. Eepeuum 18, 3)

שורו נא אֶל-בַּית עַבְדְּכֶם וְלִינו – "заверните, пожалуйста, в дом вашего раба, чтобы переночевать"

ןרָחֲצוּ רַגְלֵיכֶם – "[там] и ноги ваши омоете"

ן הַשְּׁכַּמְּם וְהַלְכָּתֶם לְדַרְכְּכֶּם – "а как встанете утром, так и пойдете своей дорогой" – יוֹה לְדַרְכְּכֶּם - "нет, мы переночуем на площади"; в Танахе יְחוֹב נָלִין – это площадь перед городскими воротами, где происходили все важнейшие общественные события (городские улочки были очень узкими). Сравните:

- אֶל תּוֹדְ רְחֹבָהּ וְשָׂרַפְתּ בָּאֵשׁ (Дварим 13, 17) – "всю добычу собери в центре городской площади, и сожги в огне...".

(ג) וַיִּפְצַר־בָּם מְאֹד וַיָּסֶרוּ אֵלָיו וַיָּבָאוּ אֶל־בֵּיתִוֹ וַיִּעַשׁ לְהֶם' מִשְׁהֶּה וּמַצְּוֹת אָפָה ויאכלו:

וּנְפְצַר-בָּם מְאֹד "но он их очень упрашивал, настаивал" (Радак) פון היני אליו – "так что [в конце концов] они завернули к нему"

יבאו אל-ביתו – "и пришли к нему домой"

תּשְׁתֶּה – "и там он устроил им трапезу"; מְשְׁתֶּה – основное значение этого слова в Танахе – "трапеза, на которой пьют вино" (Даат микра); сравните:

- אָתָם אָת הָצֶנָבִים וָאָשְׂחַט אֹתָם װַיַּצַעשׁ מִשְׁתָּה לְכָל עֲבָדָיו... וַיִּתֵּן הַכּּוֹס עַל כַּף פַּרְעֹה (*Берешит* 40, 11-21).

Шадаль: основная трапеза называется в Танахе לתם. Например:

- וישבו לאכל לחם (Берешит 37, 25) "и они сели трапезничать";
- יָּבֹא אַהַרון לּקני יִשְׂרָאַל לֶאֶכָל לֶחֶם עם חֹתֵן מּשֶׁה (Шмот 18, 12) "и пришел Аһарон и все старейшины Исраэля, чтобы участвовать в трапезе вместе с тестем Моше".

Сфорно: основой трапезы было вино, т.к. Лот был любитель выпить, как доказывает это конец истории (пасук לב). Авраћам же не сделал так...

ימצות אפה ויאכלו – "и испек им мацот, так что они поели".

#### ימצות שר Takoe מצות?

Радак: поскольку уже наступила ночь, у Лота не было времени, чтобы приготовить изысканные блюда. Поэтому он подал им питье и испек מצות, чтобы гости не ждали, пока взойдет тесто — т.е. он угощал их тем, что мог быстро приготовить. И так это принято везде: подать пришедшему путнику то, что хозяин сможет приготовить быстро, потому что гость устал с дороги и должен попить и поесть. Поэтому и написан весь этот рассказ: научить тебя правилам поведения (אָרָדָ אָרָאַ).

**Даат микра**: מָצוֹת – это такие же הָּעֻגוֹת, которые подавал гостям Авраһам (Берешит 18, 6).

Действительно, מצות – это обычные лепешки, отличающиеся от нормального хлеба (не забывайте, что хлеб на Ближнем Востоке – это тоже лепешки: русских караваев и буханок у них не было) только тем, что тесту не дали достаточно времени, чтобы взойти, а поместили в печь сразу после замеса.

#### Агада

**Раши** приводит цитату из *Берешит раба* 48, 12): "Был Песах". Что хочет сказать эта агала?

Мы уже пассматривали эту агалу в качестве примера в

Мы уже рассматривали эту агаду в качестве примера во вступительной статье "Пшат и драш" (пример 3).

ר שֶּרֶם וִשְּׁכָּבוּ וְאַנְשֵׁי הָעִיר אַנְשֵּי סְרֹם נָסַבּוּ עַל־הַבַּּיִת מִנַּעַר וְעַד־זָקּן כָּל־הָעָם מִקְצֶה: ה וַיִּקְרְאָוּ אֶל־לוֹט וַיָּאמְרוּ לוֹ אַיֵּהְ הָאֲנָשֵים אֲשֶׁר־בָּאוּ אֵלֶיךְ הַלְּיֵלָה הְוֹצִיאֲם אַלֵּינוּ וְנַדְעָה אֹתָם: ו וַיַּצֵא אֲלֵהֶם לִוֹט הַפֶּתְחָה וְהַדֶּלֶת סְנֵר אַחֲהֵיו: ז וַיֹּאמֵר אַל־גַא

אַחָי תָּרֵעוּ: ח הָנָּה־נָּא לִּי שְׁתֵּי בְנוֹת אֲשֶׁר לְא־יִדְעוּ אִישׁ אוֹצִיאָה־נֵּא אֶתְהֶן אֲלֵיכֶּם וַעְשַׂיּ לְהָוֹן בַּשְׂרִבּ כִּי־עַל־בָּן בָּאוּ בְּצִל אַל־תַּעֲשִׁוּ דָבָּר נִיִּשְׁפְּט שְׁפּׁוֹט עַתְּה נָרָע לְּךְ לַבְּעִי: ט וַיִּאְמְרוּ נָשֶׁ־הְלָאָה וַיִּאְמְרוּ הֵאָחֶר בֵּא־לְנוּוּר וַיִּשְׁפְּט שְׁפּׁוֹט עַתְּה נָרָע לְךְּ מַהֶּבְיוֹ בַּאִישׁ בְּלוֹט מְאֹר וַיִּשְׁבָּר הַדֵּלֶת: י וַיִּשְׁלְחוּ הַאַּנְשִׁים אֶשֶּר־בָּנִת לְּבִּי הַבָּלֶת סְנֵרוּ: יא וְאֶת־הָאָנְשִׁים אֲשֶׁר־בָּתַח הַבִּיִת הָבִּית סְנֵרוּ: יא וְאֶת־הָאָנְשִׁים אֲשֶּר־בָּתַח הַבִּיִת הַבִּית סְנֵרוּ: יא וְאֶת־הָאָנְשִׁים אֲשֶׁר־בָּחָח הַבִּיִת הָבִּית סְנֵרוּ: יא וְאֶת־הָאָנְשִׁים אֲשֶׁר־בָּחָח הַבִּיִת הַבִּית הַבְּיִת הַבְּיִים מִקְטִּן וְעַד־נְּרְלֹּאִי לִמְצְא הַפָּתַח:

(ר) שֶּרֶם װִשְׁכָּבוּ וְאַנְשֵׁי הָעִּיר אַנְשֵּי סְרֹם נָסַבּוּ עַל־הַבַּׁיִת מִנַּעַר וְעַד־זָקֵן כָּל־הָעֶם מִקְצֵה:

יטֵרֶם יִשְׁכָּבוּ – "они еще не успели лечь спать"

וְאַנְשֵׁי הָעִיר – "когда горожане"

יַסְבּוּ עַל הַבּיִת – "окружили дом" (Ункелос)

קבן ועד-זָקן – "от млада до велика:"

קּצֶה, מִקְּצֶה – "весь народ со всех концов [города]".

## Почему уточняется אַנְשֵׁי סְדֹם после того, как уже было сказано יְאַנְשֵׁי הָעִיר?

Раши: согласно пшату это означает "горожане, люди преступные, окружили дом". И поскольку они были злодеями, то названы здесь אַנְשֵׁי סְדֹּם רָעִים וְחַטָּאִים в соответствии с тем, что написано выше וְאַנְשֵׁי סְדֹּם רָעִים וְחַטָּאִים (Берешит 13, 13).

**Даат микра**: это следует понимать так: וְאַנְשֵׁי הָעִיר – это жители города вообще, и во главе их אַנְשֵׁי סְדֹם – важные люди, главы города.

#### Для чего подчеркнуто כַּל הַעָם, ведь уже сказано מָנַער וְעַד זָקן?

**Рашбам**: это подчеркнуто, чтобы сообщить, что даже один из десятка, о котором говорил Авраћам, не нашелся среди них (т.е. все жители города были злодеями).

Хизкуни: это подчеркивает, что все они – злодеи.

(ה) וַיִּקְרְאָוּ אֶל־לוֹטׂ וַיָּאמְרוּ לוֹ אַיֵּהְ הַאֲנָשֵׁים אֲשֶׁר־בָּאוּ אֵלֶיף הַלָּיֶלָה הְוֹצִיאֵם אֵלֵינוּ וְנֵרְשָה אֹתֵם:

ויַּקְרְאוּ אֶל-לוּט וַיּאמְרוּ לוֹ — "и обратились (воззвали) они к Лоту, сказав ему:" – וְיִּקְרְאוּ אֶל-לוּט וַיּאמְרוּ לוֹ – "где те люди, которые пришли к тебе вечером?" – "выведи их к нам".

## Что означает וְנַדְעָה אֹתָם?

**Раши**, **Рашбам**: אָנֶדְעָה אֹתָם – здесь имеется в виду мужеложство (*Берешит раба* 50, 5).

Ибн Эзра: ןנֵדְעָה אֹתָם – это эвфемизм для обозначения полового акта.

Хизкуни: וְנֵדְעָה אֹתָם – на ложе. Сравните:

– וָהָאָדָם יָדַע אֵת חַנָּה אִשְׁתּוֹ (*Берешит* 4, 1).

Кроме того, из ответа Лота "вот вам две дочери" (пасук n), мы понимаем, что жители города требовали выдать им гостей с грязными целями.

**Даат микра**: кроме того, выражение נְּדְעָה может иметь смысл "мучить". Сравните:

- וַיָּקַח אֶת זְקָנֵי הָעִיר וְאֶת קוֹצֵי הַמִּדְבָּר... וַיֹּדַע בָּהֶם אֶת אַנְשֵׁי סֶכּוֹת (Шофтим 8, 16)
- "взял он (Гидеон) старейшин города и колючки пустыни... и проучил ими жителей Суккота".

## (ו) ויצא אלהם לוט הפתחה והדלת סגר אחריו:

ויָצֵא אַלֶהֶם לוֹט – "и вышел к ним Лот"

הַפֶּתְחָה – "ко входу" (в дом или во двор)

ןהַדֶּלֶת סָגַר אַחֲרִיו – "закрыв за собой дверь на замок (или на засов)"; ו в слове וְהַדֶּלֶת סָגַר אַחֲרִיו служит указывает на одновременность событий וַנַּצֵא... וְהַדֶּלֶת סָגַר ( $\it Даат$  микра).

## (ז) וַיּאַמֵּר אַל־נָא אַחַי תָּרֵעוּ:

אַל-נָא אַחַי תָּרְעוּ "пожалуйста, братья мои, не совершайте злодейства"; в этом пасуке, очевидно, изменен порядок слов: правильный порядок слов должен быть следующим: אַחַי, אַל-נָא תָּרֵעוּ; пасук изменяет порядок слов с целью подчеркнуть, что Лот хочет умиротворить сограждан<sup>2</sup>.

# (ח) הַנַּח־נָּא לִי שְׁתֵּי בָנוֹת אֲשֶׁר לְא־יָדְעוּ אִישׁ אוֹצִיאָה־נֵּא אֶתְהֶן אֲלֵיכֶם וַצְשַׁוּ לְהֶן (ח) הַנַּח־נָּא לִי שְׁתֵּי בָנוֹת אֲשֶׁר לְא־יַדְעוּ אִישׁ אוֹצִיאָה־נֵּא אֶתְהֶן אֲלֵיכֶם וַצְשַׁוּ לְהֶן

– выражение констатации факта

לי שׁתֵּי בַנוֹת – "есть у меня две дочери"

אָשֶּׁר לא-יָדְעוּ אִישׁ – "которые еще не были замужем"; это выражение параллельно וְנֵדְעָה אֹתָם (пасук ה)

"я выведу"; глагол в форме הֶּעֶתִיד הַמֶּרְחָב выражает намерение сделать что-либо

พง – "сейчас" (Ункелос)

שׁתָהֶן אֵלֵיכֶם – "их к вам"

ן לַהֶן כַּטוֹב בּּעֵינֵיכֶם – "и делайте с ними, что вам угодно"

רַק לָאֲנָשִׁים הָאֵל – "но только этим людям" (Раши, Ибн Эзра); краткая форма слова употребляется также ниже, в пасуке כה, и в Берешит 26, 3-4

דבר "не делайте ничего"

פּל-כֵּן בָּאוּ – "ведь потому они и зашли (в мой дом) [что были уверены, что им ничего плохого не сделают]" (р. Йосеф Каспи)

קּצֵל קֹרָתִי – "под сень крова моего" (т.е. буквально: "в тень потолка моего дома, крытого балками"); поэтическая форма для обозначения дома, в которой часть (балка) заменяет целое (потолок) ( $\it Даат микра$ )

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> См. "Введение", статья "Основные правила в изучении Письменной Торы", глава "Стилевые особенности Танаха", раздел "Способы выражения смыслового ударения".

## Какую смысловую нагрузку несет этот пасук: как оценить слова Лота?

Сфорно: пасук хочет оправдать Лота: он хотел, чтобы возмутились женихи дочерей, и тогда начнется смятение в городе.

**Рамбан**: сначала о Лоте говорилось хорошее, а теперь — плохое: для Лота разврат — более-менее нормальное дело.

Обратите внимание на намек, который дает Тора: מָּדֶה כְּנֶגֶד מִיָּה ("мера за меру") (Недарим 32а) – Лот хотел отдать дочерей, чтобы их изнасиловали, а результат, который мы увидим чуть ниже, – дочери изнасиловали его самого.

## (ט) וַיְּאֹמְרַוּ ו גָשׁ־הָּלְאָה וַיְּאמְרוּ הֵאֶחֶד בָּא־לְגוּר וַיִּשְׁפִּט שָׁפֿוֹט עַתְּה נָרַע לְּךָּ מֵהֶם וַיִּפְצִרוּ בָאֵישׁ בִּלוֹט מָאֹד וַיִּגְשִׁוּ לְשִׁבְּר הַדֵּלֵת:

ילאמְרוּ... וַיּאמְרוּ... נְיּאמְרוּ... נְיִּשְׁפַּט שְׁפּוּט – "пришел тут пожить, да еще и судить берется!" – "сейчас устроим тебе еще хуже, чем этим" – עָתָּה נָרֵע לְךְּ מֵהֶם "и крепко насели на него, на Лота" – וְיִּבְּשִׁרוּ בְּאִישׁ בְּלוֹט מְאֹד – "и начали ломать дверь".

Выражения נְיִּלְשׁבּט שָׁפּוֹט , נְיִּשְׁבּט שָׁפּוֹט , נְיִּשְׁבּט שָׁפּוֹט , נְיִּשְׁבּט שָׁפּוֹט , נְיִּשְׁבּט שָׁפּוֹט , וּיִּבְּט הַמּשְׁבָּט שָׁפּוֹט , וּיִּבְּט הַמּשְׁבָּט שׁבּוֹט (Берешит 18, 23-25): הַשְׁבַּט כָּל הָאָרֶץ לֹא יַצֵשֶׂה מִשְׁבָּט וּ וַיִּגְּשׁ אַבְרָהָם – и таким образом жители Сдома подписывают себе приговор.

## (י) וַיִּשִּׁלְחַוּ הָאַנָשִׁים אַת־יַדָּם וַיָּבִיאוּ אַת־לְוֹט אַלִיהֵם הַבָּיַתָה וְאַת־הַהֵּלֵת סָגֵרוּ:

יַנְיּשְׁלְחוּ הָאֲנָשִׁים אֶת-יָדָם "и [тогда] эти люди протянули руки"; в данном случае выражение שָׁלִיחָת-יָנ означает спасение, так же как, например, у Ноаха:

- וַיִּשְׁלַח יָדוֹ וַיִּקְחֶהָ וַיָּבֵא אֹתָהּ אֱלָיו אֶל-הַתְּבָה (Берешит 8, 9) – "он протянул руку и взял его (голубя), впустив его к себе в ковчег".

Однако обычно יְּלִיחֵת-יָד в отношении кого-либо (без указания имени в продолжении пасука) говорит о намерении нанести вред, убить:

- וֹיָד אֵל-תִּשְׁלְחוּ-בּוֹ (*Берешит 37*, 22) – "не причиняйте ему вреда" или "не убивайте его" (*Даат микра*).

Возможно, что выражение שְׁלִיחֵת-יָּד является идиомой, означающей "спасти". Тогда можно перевести этот пасук следующим образом: "И [тогда] эти люди спасли Лота, втянув его к себе, внутрь дома, а дверь закрыли".

## (א) וֶאֶת־הָאַנָשִׁים אֲשֶׁר־בָּתַח הַבַּיִת הִכּוּ בַּסַּנְוַרִים מִקְּטָן וְעַד־נְּדְוֹל וַיִּלְאִוּ לִמְצְא הַבָּתַח:

ן אֶת-הָאֲנָשִׁים אֲשֶׁר-פֶּתַח הַבַּיִת – "а людей, что были в дверях" – "они поразили слепотой"; פְּנְרִים – "слепота" (**Раши**), "куриная слепота" (**Расаг**); сравните:

- הַּפְּנְוֵרִים (*Млахим* 2 6, 18) – "Порази, пожалуйста, этот народ "Порази, пожалуйста, этот народ "בַּפְּנְוַרִים". Раши там объясняет: "депрессия (חֹלִי שֶׁל שִׁמְמוֹן) – видит, и не понимает то, что он видит"

י מְקָּטֹן וְעַד-נְּדוֹל – "от мала до велика"; эта деталь подчеркивает, что как они собрались – מְנָער וְעָד וְקָד (см. пасук ז), так их всех и наказали

יְּיִלְאוּ לִמְצֹא הַפָּתַח "так что они не могли найти вход в дом"; אַילְאוּ – это слово образовано от отрицания א и имеет значение לא יָכְלוּ; сравните, например:

- ינְלְאוּ מִיְם לְּשְׁתּוֹת מֵיִם מְן-הַיְאוֹ (Шмот 7, 18) "и не смогут египтяне пить воду из Нила";
- נְלְאֵיתִי כַּלְכֵל, וְלֹא אוּכָל (*Ирмеяһу* 20, 9) "и извелся я, сдерживая [его], и не мог [более]".

יב ניְאמְלוּ הַאֲנָשִׁים אֶל־לוֹט עָר מִי־לְךָּ פֿה חָתָן וּבְגֵּיף וּבְנֹתֶיךּ וְלָל אֲשֶׁר־לְךָּ בָּעֵיר הוֹצֵא מִז־הַמָּקוֹם: זּג בִּי־מַשְׁחִתִּים אֲנַחְנוּ אֶת־הַמָּקוֹם הַזֶּה בִּי־נְדְלָה צַעֲקַתָם אֶת־בְּגֵי יְהֹּנָה נִיְשַׁלְחֵנוּ יְהוָה לְשְׁחֲתָה: זּר נַיֵּצֵא לוֹט נִיְדַבֵּר ו אֶל־חֲתָנֵיו ו לְקְחֵי בְנֹתִיו נַיּאמֶר קּוֹמוּ צָאוֹ מִזְ־הַמָּקוֹם הַזֶּה בִּי־מַשְׁחִית יְהוָה אֶת־הָעֵיר נַיְהַי כִמְצַחַלְ בְּעֵינִי חַתְּנֵיו:

# (יב) וַיָּאמְרֹוּ הָאָנָשִׁים אֶל־לוֹט עָד מִי־לְּדֶּ פֿה חָתָן וּבָנֵיף וּבְנֹתִיף וְכָל אֲשֶׁר־לְדְּ בָּעִיר הוֹצֵא מִן־הַמְּקוֹם:

על-לוט אָל-לוט – "и сказали эти люди (= гости) Лоту:" – "кто еще есть у тебя здесь (в этом городе)?"

— "зятья"; здесь применена собирательная форма: из пасука יד мы узнаем, что у Лота было по меньшей мере два зятя

רבֶגֶּיך – поскольку мы нигде не видим, что у Лота были сыновья, то можно предположить, что здесь имеются в виду внуки (Даат микра)

ן לך אֲשֶׁר לְדָּ בָּעִיר "все, что у тебя есть в городе"; т.е. скот, ценности и одежду (Радак)

הוצא מן-הַמָּקוֹם – "уводи отсюда (из этого места)".

## (יג) בִּי־מַשְּׁחָתִּים אֲנַּחָנוּ אֶת־הַפָּקוֹם הַזֶּדֶה בִּי־נְדְלֶה צֵצְלֵקתָם אֶת־פְּגֵי יְהוָה וַיְשַׁלְחֵנוּ יִהוָה לְשַׁחַתָּה:

"Так как мы уничтожим это место, потому что велик вопль [на жителей этого места] к Всевышнему; поэтому послал нас Всевышний, чтобы уничтожить его".

# (יד) וַיֵּצֵא לוֹט וַיְדַבֵּרו אֶל־חֲתָנֵיו וּ לְקְחֵי בְנֹתִיו וַיֹּאמֶר' קוּמוּ צְאוּ מִן־הַמְּקוֹם הַּדֶּה (יד) וַיֵּצֵא לוֹט וַיְדַבָּרו אֶל־חֲתָנֵיו וּ לְקְחֵי בְנֹתִיו

ינְצַא לוֹט וַיְדַבֵּר אֶל-חֲתָנִיו לֹקְחֵי בְּלֹתָיו וַלֹּאמֶר "и вышел Лот, чтобы поговорить со своими зятьями, которые были женаты на его дочерях, и сказал [им]:"

קוֹה, אֶת-הָעָיר הַיָּחָה, פָּי-מַשְּׁחִית יְהוָה, אֶת-הָעָיר "давайте-ка, выходите из этого места, потому что Всевышний уничтожит город"

יְיְהֵי כְמְצַחֵק בְּעֵינֵי חֲתָנָיו – "но его зятья решили, что он шутит"; здесь מְצַחֵק означает шутовство, несерьезное поведение, сравните:

- וְיְבֶּחֶת לְּפְּנֵיתֶם (בְּּטוֹב) לָבָּם, וַיֹּאמְרוֹ, קָרְאוֹ לְשִׁמְשׁוֹן וִישֹּׁחֶק-לָנוּ; וַיִּקְרְאוֹ לְשִׁמְשׁוֹן... וַיְצַחֵק לְפְנֵיהֶם (בְּיְבֵּחָת לְפָנֵיהֶם 16, 25) – плиштим захотели, чтобы Шимшон устроил перед ними представление: здесь וְיַצַחֵק , т.е. означает шутовство и кутеж (Даат микра).

#### ויצא לוט – куда вышел Лот?

**Даат микра**: וַיַּצֵא לוֹט — Лот вышел из комнаты, в которой принимал гостей, и обратился к своим зятьям, которые жили тут же.

Если бы это было так, то, вероятно, его зятьев с их семьями тоже выгнали бы утром вместе с ним.

Сфорно: Лот вышел [из дома], после того, как толпа разошлась.

Скорее всего, после неудачной попытки взять дом приступом, люди разошлись по домам, и тогда Лот смог выйти из дома и пойти к своим зятьям.

## Что значит לקחֵי בְלֹתָיי: это уточнение к חַתָּנֵיו или речь идет о других людях?

**Раши:** קתָנִיו – это его зятья, לקְחֵי בְּלֹתְיו – женихи двух незамужних дочерей.

Однако, согласно *теамим*, в слове הַּתְּנֵינו стоит объединяющий знак *мунах легармэ*. Поэтому Радак не согласен с Раши:

 $\mathbf{P}$ адак: לְּקְחֵי בְּלֹתְּיי – это уточнение, т.е. это те же חֶתְנָין. И не сказано, что Лот обратился непосредственно к дочерям, потому что обычно жены следуют за своими мужьями.

 $extbf{Даат микра}$ : חַתָּנָיו לקחֵי בַּנֹתָיו – это его зятья.

А были ли у Лота еще родственники, дети?

**Ибн Эзра**: две других дочери были у него: они погибли в Сдоме. И доказательство этому – в следующем пасуке: там написано הַּנְמֶצָאֹת ("те, которые находятся здесь") – т.е. есть и другие, которых здесь нет.

(טו) וּכְמוֹ הַשַּׁחַר עָלָּה נַיָּאָיצוּ הַמַּלְאָכֶים בְּלַוֹט לֵאמֻר קוּם ּלָח אֶת־אִשְׁתִּדּ וְאֶת־שְׁתֵּי בִּנֹתֵידִ הַנִּמִצְאֹת בָּן־תִּסָפֵה בַּעֵּוֹן הַעֵּיר:

וּכְמוֹ הַשַּׁחַר עֶלָה – "и когда наступил рассвет" (Расаг)

וַיָּאִיצוּ הַפּּלְאָכִּים בְּלוֹט לֵאמֹר – "мал'ахим стали поторапливать, подгонять Лота, говоря:" (Раши, Радак)

- "давай-ка, побыстрее"; это слово выражает побуждение к действию и его не обязательно переводить как "встань"

קר בְּלֹתֶיף בְּלֹתֶיף "возьми свою жену и двух дочерей" – "возьми свою жену и двух дочерей"

тех, что находятся [с тобой в доме, т.е. незамужних]" – "тех, что находятся [с тобой в доме, т.е. незамужних]"

בעון הַעִיר – "как бы и ты не погиб за преступление этого города".

(טז) וַיִּתְמַהְמָּה ו וַיַּחֲזִּיקוּ הַאֲנָשִׁים בְּיָדֵוֹ וּבְיַד־אִשְׁתוֹ וּבְיַד' שָׁתֵּי בְנֹתִיו בְּחֶמְלַת יְהוֶה עֶלֶיִו וַיִּצְאָהוּ וַיַּבַּחָהוּ מִחָּוּץ לְעֵיר:

רַיִּתְמַהְמָה "но [Лот] все медлил".

## Почему Лот тянул время?

Раши: Лот хотел спасти свое имущество (Берешит раба 50, 11).

Радак: он все еще медлил, как будто ему было жалко своего имущества.

#### Что значит וַיַּחַזִיקוּ הַאַנַשִים בְּיַדוֹ?

**Ибн** Эзра: от страха у Лота не было сил бежать, поэтому пришлось его поддерживать под руки.

**Рамбан**: [из-за того, что Лот задерживался] пришлось поторапливать его силой.

**Даат микра**: 1 означает причину: "поэтому они взяли его под руки".

וֹבְיַד שָׁתֵּי בְּלֹתֵיו – "а также его жену и двух дочерей"

ר הי – "по милости Всевышнего к нему"

לָעִיר (מחוץ לַאָהוּ וַיִּנְּחָהוּ מְחוץ לָעִיר – "и вывели его [силой из дома] и отпустили [только] за городом".

(יז) וַיְהִי <sup>°</sup> כְהְוֹצִיאָם אֹתָם הַחִּוּצָה וַיֹּאמֶר הַמָּלֵט עַל־נַפְשֶּׁךּ אַל־תַּבֵּיט אַחֲדֶּיךּ וִאַל־תַּעֵמִר בִּכָל־הַכָּבָר הָהָרָה הִמָּלֵט בֵּן־תִּסָפֵה:

וְיָהֵי כָהוֹצִיאָם אֹתֶם הַחוּצָה – "и как только их вывели за пределы города"

קמָלֵט עַל-נַפְּשֶׁדְ – "спасай свою жизнь" (Раши)

אַל-תַּבִּיט אַחֵרֵיך – "не оборачивайся назад"

"ע הַבְּכָּר הַבְּכָּר " и не останавливайся во всей [этой] долине" – וְאַל-תַּעֲמִד בְּכָל-הַבָּכָר

רָתְּסְבֶּה הָמְלֵט בֶּן-תִּסְבָּה – "уходи в горы, иначе погибнешь".

#### Почему нельзя оглядываться?

**Раши**: Ты грешил вместе с ними, но благодаря Авраћаму будешь спасен. Ты не достоин видеть, как они понесут наказание, в то время как сам ты спасен.

**Рашбам**: это значит проявлять жалость по отношению к зятьям, оставшимся в городе. Кроме того, нельзя оглядываться назад, потому что это задерживает движение. И еще, чтобы без всякой необходимости не видеть мал'ахим и то, что они делают.

Однако Лот не согласен с действиями мал'ахим.

(יח) וַיָּאמֶר לוֹט אַלהֶם אַל־נָא אַדֹנֵי:

ויאמֶר לוט אָלַהֶּם "но Лот сказал им:" – "пожалуйста, нет!"

#### אדני – здесь холь или кодеш?

Ункелос. Раши: кодеш.

**Ибн** Эзра: *холь*. А почему же пишется с *камац*? Из-за того, что стоит в конце пасука.

**Радак**: *холь*. *Камац* стоит здесь потому, что далее следует  $co\phi$  *пасук*. И так перевел Ункелос: "господа мои". Но наши учителя сказали, что здесь имеет место исключение: это слово –  $\kappa o \partial e u$ .

Радак приводит нусах Ункелоса, отличный от того, что цитирует Раши!

**Хизкуни**: это – *холь*, и поэтому здесь заканчивается пасук. А уже после этого Лот обращается к Всевышнему (следующий пасук). Но согласно традиции, переданной мудрецами, это –  $\kappa o \partial e w$ .

Действительно, haлаха говорит (*Мишне Тора*, huлхот йесодэй ha-Topa 6, 9):

Все имена, сказанные в отрывке о Лоте, не обладают святостью, кроме этого: אַל נָא, אֲדֹנָי. הַּנֶּה נָא מָצָא עַבְּדָּךָ חֶן.

# (יט) הָנֵּה־נָּא מָצָּא עַבְדְּדָּ חֵן בְּעִינֵידְּ וַתַּנְדֵּל חַסְדְּדְּ אֲשֶׁר עָשִּׁיתָ עִפְּּדִי לְהַחֲיֻוֹת אַת־נַפְשִׁי וָאֲנֹכִי לָא אִיּכַל לְהִמָּלֵט הָהָרָה פַּן־תִּדְבָּקנִי הָרָעָה וָמֵתִּי:

– הנה-נא – выражение констатации факта

מֶנֶא עַבְדְּךְ חֵן בְּעֵינֶיךְ – "обрел твой раб благоволение в глазах твоих"

ית עשית עשיר עשיר – "и велика милость, которую Ты оказал мне"

"спасши мне жизнь" – להחיות את-נפשי

ו – ואַנֹכֵי – ואַנֹכֵי – выражает противопоставление: "однако я"

לא אוּכַל לְהִמְּלֵט הָהָרָה – "не могу уйти в горы": как из-за большого расстояния, так и из-за трудностей подъема в гору (**Даат микра**)

פַן-תַּדְבַקני הַרְעַה וַמַתִּי – "может быть, настигнет меня это бедствие, и я погибну!"

(כ) הַנַּה־נָּא הָעִּיר הַזָּאת קְרֹבָּה לָנִיּס שָׁמָּה וְהַוֹא מִצְעֻר אָמֶּלְטָּה נָּא שָׁמָּה הֲלֹא מִצְעֶר הָוֹא וּתְחֵי נַפְּשֵׁי:

תהי, אָת הְעִיר הַזּאת – как бы указывая пальцем: "вот, этот город" – "близок, чтобы бежать (спасаться) туда" – "спасусь же туда!" – "תָחִי נַפְּשִׁי – "спасусь же туда!" – "תַחִי נַפְּשִׁי – "תַחָר נַפָּשִׁי – "תָחָי נַפְּשִׁי – "תַחָר נַפְשִׁי

Лот не хочет расставаться с этим районом.

## Что значит מְצְעָר?

Раши: согласно пшату, это значит "маленький".

**Рашбам**: "население его малочисленно, и Ты можешь их оставить в живых, поскольку там мало грешников".

**Радак**: "это маленький городишко, там мало жителей. И, несмотря на то, что они - злодеи, все же они очень малочисленны, и из-за меня спаси их от катастрофы".

 $еxtit{Даат}$  микра: основное значение слова מְצְעֶּר – "мало": это может относиться как ко времени ( $extit{Mewashy}$  63, 18), так и к занимаемой им территории (как в данном пасуке) или количеству жителей ( $extit{Диврей ha-ямим}$  2 24, 24).

וְהָוא מִצְעָר – "и он мал" הַלא מִצְעָר הָוא – "ведь он мал!"

(Берешит 14, 2).

(כא) וַיַּאמֶר אֵלֶיו הִנֵּה נְשָׂאתִי פָּנֶּיךּ נַּם לַדְּבֶר הַזָּה לְבִלְתִּי הָפְּכֵּי אֶת־הָעִיר אֲשֶׁר דברת:

קנֶּה נָשָׂאתִי פָנֶידְ גַּם לַדָּבָר הַאָּה – "что ж, угожу тебе и в этом" – קנה נָשָׂאתִי פָנֶידְ גַּם לַדָּבָר הַיָּער אֲשֶׁר דְּבַּרְתָּ – "не уничтожив город, о котором ты говорил".

(כב) מַהֵר' הִפָּלֵם שָּׁמָּה כֵּי לְאׁ אוּכַל' לַעֲשַׂוֹת דָּבָּר עַד־בְּאֲדְּ שֻׁמָּה עַל־בֵּן קָרָא שֵׁם־הָעִיר צִוֹעַר:

קפָה עָד-בּאָך שְׁשֹּׁוֹת דָּבֶר עַד-בּאָך שְׁפָּח "потому что я ничего не могу сделать (т.е. начать уничтожение всего района), пока ты не придешь туда" – драша имени, построена на том, что сказал Лот. Настоящее название – צוֹעַר раша имени, построена на том, что сказал Лот.

כּג הַשֶּׁמֶשׁ יָצָא עַל־הָאָרֶץ וְלוֹט בָּא צְּעֲרָה: כּר וַיְהוָה הִמְּמַיְר עַל־סְרָם וְעַל־עֲמֹרֶה נָפְרֵית וָאֵשׁ מֵאֵת יְהוֶה מִן־הַשְּׁמֵיִם: כּה וַיִּהַפֹּךְ אֶת־הֶעָרֵים הָאֵל וְאֵת כָּל־הַכִּכָּר וְאֵת כָּל־יִשְׁבֵי הַעָּרִים וָצֵמַח הָאַרָמֵה: כּו וַתַּבֵּט אִשְׁתִּוֹ מֵאַחַרָיו וַתִּהֵי נִצִיב מֵלַח:

(כג) הַשֶּׁמֶשׁ יָצֵא עַל־הָאָרֶץ וְלָוֹט בֵּא צְּעֲרָה:

רָהָאָרֶץ עַל-הָאָרֶץ – поэтическое изображение восхода солнца: "[к тому времени, когда] солнце взошло над землей"

ן לוט בָּא צֹעַרָה – "Лот пришел в город"; ו выражает одновременность двух событий: восхода солнца и прибытия Лота в город.

קמָטִיר - "пролил дождем"

על-שָלה ועל-עַמרָה – "На Сдом и на Амору"

גפְרִית וָאֲשׁ – "серу и огонь"; גְּבְרִית הס-аккадски kupritu; латинское название – Sulphur.

## Что означает וַה׳ הָמְטָיר?

**Раши**: везде, где сказано יהי – имеется в виду Он и Его суд (*Берешит раба* 51, 2).

**Рамбан**: если ты понял то, что я написал выше (см. *Берешит* 11, 2), то поймешь смысл фразы "Он и Его суд", и будет пшат Торы ясен тебе. И подобно этому והי אָמֶר (*Берешит* 18, 17), יְשָׁמְרוּ דֶּרֶדְ הי (там же, 19), לְמַעַן אָבִיא ווּ וְשָׁמְרוּ דְּרֶכָי (там же) – но не написано לָמַעַן אָבִיא ווּ וְשַׂמְרוּ דְרֶכָי.

Радак: יהי здесь – мал'ах, который назван по имени господина.

**Рашбам**: это – *мал'ах* Гавриэль.

Есть некий условный код в языке мудрецов: все события, происходящие в мире: войны, катастрофы и другие естественные природные события называются мал'ах Гавриэль. Если перевести это на современные, понятные нам термины, то это означает, что решение Всевышнего выразилось в том, что произошла природная катастрофа, уничтожившая Сдом и его окрестности.

Почему написано מֵאֵת ה׳ מְן-הַשְּׁמְיִם – ведь в начале пасука уже было сказано, что это сделал Всевышний?

Раши: таков стиль Торы. מֵאֶת הי стоит здесь вместо מֵאֶת.

Ибн Эзра: это "высокий стиль". מָאָיתוֹ означает מָאָת הי.

**Радак**: пасук сам объясняет, что значит מָן הַשָּׁמָיִם – מֵאֵת הי ("с высоты небес").

Можно сказать также, что מאַת הי – выражение грандиозности случившейся катастрофы. Сравните с *Берешит* 1, 2.

## (כה) וַיַּהַפֹּדְ אֶת־הַעַרִים הַאָּל וְאָת כַּל־הַכָּבֵר וְאָת כַּל־יִשְׁבֵי הַעַרִים וְצֵמֶח הַאָּדְמָה:

אָת-הֶעָרִים הָאֵל, וְאֵת כָּל-חַכְּכָּר "эти города, и весь этот район:"; далее следует уточнение – что включается в понятие "весь район"

קאָדָמָה הָאָדָמָה הָאָדָמָה – "всех жителей этих городов, и растения [которые росли на] земле".

#### ינהפך דאם אדר Tro 3Haчит ניהפף?

**Раши**: четыре города, расположенных на одной скале, перевернул вверх дном (*Берешит раба* 51, 4).

Но по пшату вовсе не обязательно понимать это так буквально, отнимая у Торы образность ее языка. Ведь когда по-русски мы говорим "у него все в голове перевернулось", это не значит, что у этого человека действительно мозг перевернулся.

**Радак**: перевернул их от хорошего к плохому: изначально это была плодородная земля,.. а теперь все сгорело... – это называется "переворот". **Сфорно**: земля и все ее населявшее превратилась в серу и огонь...

**Даат микра**: הַּלְּיכָּה, т.е. изменение некоей вещи на ее противоположность. Эта земля была קנן הי (см. *Берешит* 13, 10), а стала безжизненной пустыней.

Все было уничтожено: города и населявшие их люди, а также растительный и животный мир во всем районе.

וַתַּבֶּט אִשְׁתּוֹ מֵאַחֲרָיו – "а его (Лота) жена бросила взгляд за него"; возможно, что Лот шел последним, подгоняя остальных (**Рамбан**)

ינִינ – "столб, обелиск" (Ибн Эзра), "холм" (Радак)

## Что значит וַתְּהָי נָצִיב מֶלֶח?

По мнению большинства комментаторов, וַּתְּהִי נְצִיב מֶלַח означает: "и стала она соляным столбом" – т.е. из-за того, что жена Лота оглядывалась, она не успела спастись, и ее засыпало солевым "дождем" (наподобие того, как пепел засыпал жителей Помпей).

**Радак**: несмотря на то, что в пасуке ст не упомянуто, что с неба лилась соль (а только сера), тем не менее, вместе с серой была соль — так утверждает пасук в Дварим 29, 22: בְּּבְרִית נָמֶלַח שְׂרֵפָּה כָל אַרְצָה – "сера и соль, вся земля в огне".

Хизкуни, кроме того, упоминает интересное мнение:

И взглянула его жена назад и [увидела, что вся земля] превратилась в соляной холм, так как сера и соль сожгли всю землю.

Согласно этому мнению, пасук написан в сокращенном виде: в нем пропущены слова "вся земля". И тогда получается, что жена Лота не превратилась в соляной холмик, а увидела, как цветущий некогда край (см. Берешит 13, 10), превратился в пустынный солончак. Но хотя это мнение и очень интересное, тем не менее, вряд ли оно отражает пшат, поскольку если бы жена осталась в живых вместе с Лотом, то не произошла бы последующая история с Лотом и его дочерями.

#### **Агада**

**Даат микра**: почему же она ослушалась запрета (пасук v) и оглянулась? Отвечают на этот вопрос составители мидраша (Мидраш ha-гадоль, издание р. М.

Маргалиота, стр. 321): ее охватила жалость к своим замужним дочерям, оставшимся в Сдоме, и она оглянулась назад, чтобы проверить, идут ли они за ними, или нет, и взглянула *ахорей ha-Шхина*... и превратилась в соляной столб.

Что хочет сказать мидраш?

У человека должна быть активная жизненная позиция. Если некто (здесь – те дочери и их мужья, которые остались в Сдоме) не протестует против творимого злодеяния или не отделяется от преступников (если он не может предать их суду), это значит, что он их поддерживает: поэтому он сам также в некотором смысле является преступником. А тот, кто проявляет жалость к преступникам (т.е. жена Лота), заслуживает наказания, потому что он проявляет тем самым жестокость к потенциальным жертвам этих преступников. Это – продолжение темы "первородного греха": человек должен руководствоваться не эмоциями, а разумом.

כז וַיַּשְׁבֵּם אַבְרָהָם בַּבָּבֶּךְ אֶׁלֹ־הַמָּלְוֹם אֲשֶׁר־עֲמַד שֶׁם אֶת־פְּגֵי יְהוֶה: כח וַיַּשְׁבֵּף עַל־פָּגֵי סְדֹם וַאֲמֹלָה וְעַל־כָּל־פָּגֵי אֲרֶץ הַבְּבֶּר וַיִּיְלָּר אֶלֹהִים אֶת־אַבְרָהָם וִיְשַׁלַּח הַבְּבְשְׁן: כט וַיְהִי בְּשַׁחַת אֱלֹהִים אֶת־עֲרֵי הַבְּבֶּר וַיִּזְלָּר אֱלֹהִים אֶת־אַבְרָהָם וַיְשַׁלַּח אֶת־לוֹט מִתַּוֹךְ הַהַפַּלָּה בַּהַפֹּךְ אֶת־הֵעָרִים אֲשֶׁר־יָשָׁב בָּהַן לְוֹט:

Псуким כז-כט представляют собой начало заключения, вывода. Мал'ахим в видении Авраћама — это три объема информации, которые он получает:

- 1) информация для Сары что она родит сына ("Дам тебе потомство");
- 2) наказание злодеям ("Дам тебе землю");
- 3) спасение праведника ("дерех ha-Шем цдака у-мишпат").

Авраћам познает сущность этих событий.

בּבּקֶר "когда Авраһам поднялся рано утром" – וַיַּשְׁכֵּם אַבְּרָהָם בַּבּּקֶר – "[и поспешил] к тому месту, где он стоял" – אֶת-פָּנֵי יָהוָה – "[разговаривая] со Всевышним [о Сдоме]".

(כח) וַיַּשְׁבֶּׁף עַל־פָּגִי סְדֹם וַעֲמֹּלָה וְעַל־כָּל־פָּגֵי אֶרֶץ הַכִּבֶּר וַיַּּרְא וְהִנֵּה עָלָה קִיטֵּר הַאָּרֵץ כִּקִיטִר הַכִּבִשׁן:

קר על-פְּנִי סְדֹם וַעֲמֹרָה, וְעַל-פְּנִי אֶרֶץ הַכְּכֶּר "и взглянул в сторону Сдома и Аморы, обозревая всю эту территорию", чтобы проверить, что там происходит обозревая всю эту территорию", чтобы проверить, что там происходит "די אַרָּא וְהִנֵּה עָלָה קִיטֹר הָאָרֶץ כְּקִיטֹר הַבְּבְשָׁן "то увидел, что от земли поднимается дым, как из печи"; בְּשָׁן – большая печь, которую используют для обжига извести, кирпичей, глиняных сосудов и т.п.

(כט) וַיְהִי בְּשַׁחֵת אֱלֹהִים אֶת־עָרֵי הַבִּבֶּר וַיִּזְכְּר אֱלֹהִים אֶת־אַבְרָהָם וַיְשַׁלַּח אֶת־לוֹט' מָתִּוֹךְ הַהַבֵּלָה בַּהַפֹּךְ אֶת־הַעַרִּים אֲשֶׁר־יָשֵׁב בָּהֵן לִוֹט:

יַיְהִי בְּשַּׁחֵת אֱלֹהִים אֶת-עָרֵי הַכְּכָּר — "а в то время, когда Всевышний уничтожал города в этом районе"

ריַיְלַכּר אֱלֹהִים אֶת-אַבְרָהָם "то вспомнил Он Авраћама (т.е. просьбу Авраћама насчет невиновных людей в Сдоме)"; относительно того, что значит "вспомнил Всевышний" см. *Берешит* 8,1

לוט מְתּוֹדְּ הַהְבֵּכָה בַּהַבּדְ אֶת-הֶעָרִים אֲשֶׁר-יָשַׁב בָּהֵן לוט (поэтому) спас Лота от катастрофы , уничтожая города, в которых жил Лот".

Лот спасся не за свой счет, а потому, что Всевышний вспомнил Авраћама. Отсюда вывод, что десять человек, о которых просил Авраћам – семья Лота.

ל וַיַּעַל לוֹט מִצׁוֹעַר וַיֵּשֶׁב בְּהָר וּשְׁתֵּי בְנֹתִיוֹ עִמֹּוֹ כֵּי יָרֵא לְשֵׁבֶת בְּצִוֹעַר וַיִּשֶׁב בְּמִּעְרָה וּשְׁתֵּי בְנֹתִיוֹ: לא וַתְּאֹטֶר הַבְּכִירָה אֶל־הַצְּעִירָה אָבִינוּ זָקן וְאִישׁ אֵין בְּאָרֶץ לְבִוֹא עָלְינוּ בְּעָרָר בְּבְּכִירָה בְּלִירָה בְּלִילָה הָוֹא וַתְּאָבֶר הַבְּכִירָה שָׁלְין לִבְּוֹעְ מַשְּבְינוּ זָיִן וְנִשְׁכְּבָה עִמִּוֹ וּנְחַיֶּה מֵאְבִינוּ זָרִע בְּשְׁכְבָה וּבְּאָר בְּבְּיִרְה וַבְּאִר שְׁכְבָּר עִמִּוֹ וּנְחַיֶּה מַאְבִינוּ זַרַע: לוֹ וַתַּעֶּבְ בְּשִׁכְירָה וַבְּאָרְירָה בַּבְּירָה וַבְּאִריְרָה בַּבְּירָה בְּבְירָה בְּלִירָה בַּבְּירָה בְּלִילְה הַהְּאַבְינוּ זְרַע: מְמְבְּירָה וַבְּאִר בְּשְׁכְּבָה וּבְּאָרְה בְּבְירָה בְּנִילְה הַהָּוֹא אֶר־אֲבִיהָן יָוְ וַהַּבְּעִירְה וַבְּאִרְירָה בְּנִוֹיְה הַהְּיִּא בְּרִים בְּנִוֹיְ וְנִשְּבְּבְירִה בְּוֹיִין בְּבְּיִילְה הַהְּיוֹם מִאְבִינוּן זְיִוֹ בְּבְּיִילְה בְּנִילְה הַהְּיִבְּי בְּבִּייִן בְּיִבְּיִיְה בְּנִיתְ בְּנִיתְ בְּנִיתְ בְּנִיתְ בְּנִיתְ בְּנִוֹת בְּוֹתְילִה בְּנִילְה בְּנִילְה בְּוֹיִים בְּנִיתְ בְּיִיתְ בְּנִוֹים מִאְבִייְה וֹיִבְּעִירְ בְּבִּייִים בְּיִינְם בְּשְׁכְירָה בְּיִיתְ בְּיִוֹים בְּבִיים בְּיוֹים מִאְבִייבְ בְּבִיים בְּיִים בְּבִּיוֹם בְּבִייִם בְּיִים בְּבִיים בְּבִּים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִּים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִּים בְּבִיים בְּבִיים בְּיוֹם בְּבְיִים בְּבִּים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִּים בְּבִיים בְּבִּים בְּיוֹם מִצְּבִיים בְּבִּים בְּיִם בְּיִים בְּבִיים בְּיִּבְיוֹם בְּיִבְיִים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִּים בְּבִיים בְּבִּים בְּבִיים בְּבִיים בְּבִיים בְּיִים בְּבִּים בְּיִים בְּיִים בְּבִּים בְּיִים בְּיוֹם בְּיִבְיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹם בְּיִים בְּבִיים בְּבִיים בְּיוֹם בְּבְיים בְּיוֹים בְּבִיים בְּיוֹם בְּיִבְיים בְּיִים בְּיוֹם בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּבִיים בְּבִיים בְּיוֹים בְּבְייִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיוֹים בְּיוֹבְיוֹם בְּיִים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹם בְּיִבְייוֹם בְּיוֹם בְּיִים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹב בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹם בְּבִּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹיי

## (ל) וַיַּעַל לוֹט מִצּׁוֹעַר וַיַּשֶּׁב בָּהָר וּשְׁתֵּי בְנֹתִיוֹ עִמֹּוֹ כִּי יָרֵא לְשֶׁבֶּת בְּצִוֹעַר וַיֵּשֶׁב` בַּמִעַרָּה הָוּא וּשְׁתֵּי בִנֹתִיו:

"Пот ушел (букв. "поднялся") из Цоара и поселился в горах вместе с двумя своими дочерями"; выражение "поднялся" использовано здесь, поскольку Цоар расположен в долине, намного ниже окружающих его гор. Эта часть пасука представляет собой *клаль*, а окончание пасука – после этнахты – прат (Даат микра)

ר כִּי יָרֵא לְשֶּׁבֶת בְּצוֹעַר – "потому что он боялся жить в Цоаре" – פָי יָרֵא לָשֶּׁבֶת בְּצוֹעַר – "он жил в пещере, и две его дочери с ним".

## Почему Лот уходит из города?

Раши: потому что Цоар расположен близко от Сдома.

**Рашбам, Радак**: Цоар уцелел только из-за того, что у Лота раньше не было достаточно времени, чтобы убежать в горы. И Лот понимал, что теперь, когда у него есть возможность уйти в горы, город может быть уничтожен.

**Рамбан**: то, что говорит Раши, неверно. Лот ушел из Цоара потому, что там жили злодеи, и Лот понимал, что город рано или поздно будет уничтожен.

Лот понимает, что с городом, подобным Сдому, случится то же, что и со Сдомом. Поэтому он убегает в горы (убегает от людей? – прячется в пещере, а не в городе в горах).

## (לא) וַתָּאמֶר הַבְּּכִירֶה אֶל־הַצְּעִירֶה אָבִינוּ זָקֵן וְאִישׁ אַין בָּאָׂרֶץ' לְבַוֹא עָלֵינוּ כְּדֶרֶךְ פּל־הארץ:

ן הַּאָמֶר הַבְּכִירָה אֶל-הַאָּעִירָה – "и сказала старшая [сестра] младшей" – "наш отец – стар"

ן באַרץ – "и не осталось никого на земле"

לְבוֹא עָלֵינו – "кто бы взял нас в жены"; это выражение, означающее вступление в брак, обычно употребляется в том случае, когда на мужчине лежит обязанность взять в жены женщину, которая нуждается в этом: например, в случае ибума:

- יְבָמָהּ וְיִבְּמָהּ לוֹ לְאִשָּׁה לוֹ יְבָמָהּ עָלֶיהָ, וּלְקָחָהּ לוֹ יְבִּמָהּ (Дварим 25,5)

קיבר פָל-הָאָרֶץ – "по обычаю всей земли".

Что значит "не осталось никого на земле"? Ведь Цоар был еще цел и невредим!

Большинство комментаторов (Раши, Рашбам, Ибн Эзра) считают, что сестры думали, что весь мир уничтожен как во время потопа.

**Даат микра**: обычно принято объяснять, что сестры думали, что все живое затоплено потоком огня и уничтожено, и не осталось живых людей на земле. Однако возможно другое объяснение: под словом אָישׁ старшая сестра имеет в виду "важный человек, который подходил бы нам в мужья в соответствии с нашим [знатным] происхождением". Также, говоря אָבָאֶר, она подразумевает не всю землю, а район Цоара или район пещеры, в которой они жили. А р. Йосеф Кара считает, что старшая сестра сказала: "Нет никого, кто захотел бы жениться на нас, потому что скажут: эти – из уничтоженных городов, с ними не стоит иметь дела".

Радак также приводит это объяснение:

Неверно, что сестры думали, что весь мир уничтожен. Они полагали, что жители Цоара, опасаясь беженцев из Сдома, не захотят вступать с ними в отношения.

Т.е. Лот боялся людей и прятался в горах.

## (לב) לְלָה נַשְׁקֶה אֶת־אָבֵינוּ יַיִן וְנִשְׁכְּבָה עִמְּוֹ וּנְחַיֵּה מֵאָבִינוּ זְרַע:

קֹכָה – выражение побуждения к действию: "давай"

יַין אַרינוּ יַיִן – "напоим нашего отца вином"

עמיד אַפּרָה "и ляжем с ним"; слово נְשְׁכְּבָה стоит здесь в форме , удит согласованной со словом לָכַה לַכָּה

ונחיה מאבינו זרע – "и родим от него детей".

# (לג) וַתַּשְׁקֶּין אֶת־אֲבִיהֶן יַיִן בַּלַיֵלָה הָוּא וַתִּבְא הַבְּבִירָה וַתִּשְׁכַּב אֶת־אָבִּיהָ וְלְאֹ־יָדֶע בִּשְׁכָבֵה וּבִקוֹּמֵה:

ינין, בַּלַיְלָה הוּא " – וַתַּשְּׁקֶינֶ אֶת-אֲבִיהֶן יַיִן, בַּלַיְלָה הוּא – " они напоили отца вином в ту ночь" – נתָּבֹא הַבְּכִירָה וַתִּשְׁכַּב אֶת-אָבִיק – "[после чего] старшая сестра пришла и легла со своим отцом"

ין לא-יָדע בְּשְׁכְבָה וּבְקּוּמָה – "а он [был настолько пьян, что] даже не почувствовал, как она лежала с ним, и когда ушла".

# (לד) וַיְהִי' מָפְּחֲלָת וַתִּאמֶר הַבְּכִירָה אֶל־הַצְּעִילָה הֵן־שָׁכְבְתִּי אֶמֶשׁ אֶת־אָבֵי נַשְׁלֶּנּוּ זַיִן נַם־הַלַּיִלָה וּבֹאִי שִׁכִבִי עִמֹּוּ וּנָחַיֵּה מֵאָבִינוּ זַרַע:

רָיְהִי מִּמְחֵרָת "a на другой день" – "וְיְהִי מִּמְחֵרָת "ב מוּ מְּמֶרְתָּה שֶׁל-הַצְּעִירָה "cказала старшая [сестра] младшей:" – "еказала старшая [сестра] младшей:" – выражение констатации факта, из которого далее последует вывод — "вчера ночью" – "вчера ночью" – "вчера ночью" – "давай] напоим его вином и в эту ночь, и ты приди, ляг с ним, чтобы мы нажили себе потомство от отца нашего".

# (לה) וַתַּשְׁקֶׁיןְ גַּם בַּלַּוֶלָה הַהָּוּא אֶת־אֲבִיהֶן יָיֶן וַתָּקֶם הַצְּצִירָה וַתִּשְׁכַּב עִּמֹּוֹ וְלְאֹ־יָדֵע בִּשָׁכָבָה וּבִקְמֵה:

"И они напоили своего отца вином также и в эту ночь; после чего младшая сестра взяла, да и легла с ним, а он не знал, когда она легла с ним и когда ушла".

## (לו) וַתַּבְבֶין שְׁתֵּי בְנְוֹת־לָוֹט מֵאֲבִיהֶן:

"[В результате] забеременели обе дочери Лота от своего отца".

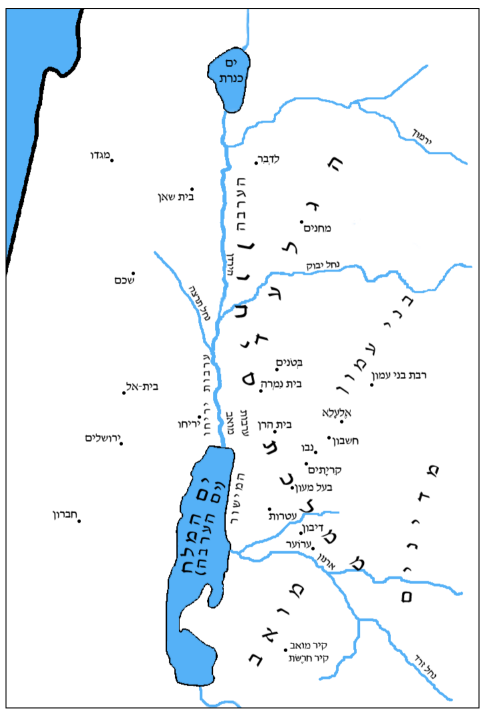
ינת ליך בּן, וַתְּקְרָא שְׁמוֹ מוֹאָב – "и старшая сестра родила сына, дав ему имя Моав"; מֵי-אָב (с обычным чередованием י и י) בּן (Даат микра) זֶרַע אָב ב (Даат микра) יַרָע אָב – "он – родоначальник моавитян доныне"; עד-הַיּוֹם – т.е. до времени, когда Моше записал эти строки (Даат микра).

Рашбам: каждое "доныне" (עד-הַיּיוֹם) означает: до времени, когда автор написал книгу.

"И младшая тоже родила сына и назвала его Бен-Ами; он – родоначальник сынов Амона доныне".

Амон и Моав – драша имен.

Как оценить поступок дочерей Лота? На первый взгляд, это мерзкое преступление – кровосмешение. Однако если мы попытаемся абстрагироваться от современных представлений о кровосмесительных связях и заглянем в haлаху, то обнаружим,



Земли Моава и Амона (ко времени захвата их бней Исраэль)

что связь между отцом и дочерью для неевреев вовсе не является кровосмешением: "Запрет прелюбодеяния для бней Ноах включает в себя шесть частных случаев: половые отношения с матерью, с женой отца, с сестрой по матери, с замужней женщиной, гомосексуализм и скотоложство" (Мишне Тора, huлхот млахим умильхамот 9, 7). Более того, от сестер происходят два больших народа, что само по себе является в Торе наградой не каждый большой \_ праведник удостаивается такой высокой чести! Наши мудрецы, хотя и согласны, что это был, вообще говоря, нехороший поступок, при этом говорят, что дочери Лота имели хорошие намерения – выполнить заповедь "плодитесь и размножайтесь", и получили за это награду (см. Талмуд Бавли, масехет hopaйот 10б).



Стелла Меши, царя Моава (см. *Млахим* 2 3, 4-27)

С другой стороны, можно сказать, что для евреев, стоявших у Иордана и готовившихся входить в землю, эта история должна была послужить дополнительным

стимулом для укрепления заповеди не дружить с Амоном и Моавом (Дварим 23, 4-7).



Руины амонитянской крепости в Раббат-Амон

ר אַ וַיִּפַּע מִשָּׁם אַבְרָהָם אַרְצָה הַנָּּגֶב וַיִּשֶׁב בֵּין־קָהֶשׁ וּבֵין שָׁוּר וַיָּגָר בִּנְרֶר: ב וַיָּאֹמֶר אַבָּרָהָם אַל־שָּׁרֶה אִשִּׁתִּוֹ אַחְתִי הָוֹא וַיִּשְׁלַח אַבִּימֵלֶךְ מֶלֶךְ גַּלֶּר וַיָּקַח אַת־שָּׁרֶה: ג וַיָּבָא אֱלהַיִם אֶל־אֲבִימֶלֶךְ בַּחֲלָוֹם הַלָּיֵלָה וַיַּאמֶר לוֹ הִנְּךָ מֵת עַל־הָאשֶׁה אֲשֶׁר־לָלַחְתָּ וְהָוֹא בְּעֻלַת בֶּעַל: ד וַאֲבִימֶּלֶךְ לְא קָרַב אֵלֶיָהָ וַיֹּאמֵׁר אַדֹנָי הַגְּוֹי נַם־צַדֵּיק מַהַרָג: ה הַלֹּא הָוּא אֱמַר־לִּי אֲחָתִי הָוֹא וְהֵיא־נַם־הֵוֹא אֱמָרָה אָחֵי הָוֹא בְּתָם־לְבָבֶי וּבְנִקְיָן כַּפֵּי עָשִׂיתִי זְאֹת: ו וַיּאֹמֶר אֶלָיו הָאֱלֹהִים בַּחֲלֹם נַם אֲנֹכִי יָדַעְתִי בִּי בְתָם־לְבֶבְדִּ עָשֵׂיתָ זֹּאת וָאֶחְשָּׁךְ נַם־אַנֹכֵי אָוֹתְדָּ מֵחֲטוֹ־לָי עַל־בֵּן לְא־נְתַתִּיךְ לְנְנְעַ אַלֶיהָ: זּ וְעַהָּה הָשֶׁב אֵשֶׁת־הָאִישׁ כִּי־נָבָיא הׄוּא וְיִתְפַּלֵל בַּעַרְהָּ וֶחְיֵהְ וְאִם־אֵינְהַ מֵשִּׁיב ַדַּע פִּי־מָוֹת מָּמֹוּת אַתָּה וְכָל־אֲשֶׁר־לֶךּ: ח וַיַּשְׁבֵּם אֲבִיטֶּלֶךְ בַּבֹּקֶר וַיִּקְרָא לְכָל־עֲבָדְיו וַיְדַבֶּר אֶת־כָּל־הַדְּבָרִים הָאֵלֶּה בְּאָזְנֵיהֶם וַיִּירְאָוּ הָאֲנָשִׁים מְאִׁד: מ וַיִּקְרָא אֲבִימֶׁלֶךְ ּלְאַבְרָהָם וַיֹּאמֶר לוֹ מֶה־עָשִׂיתָ לָּנוּ וּמֶה־חָמָאתִי לָךְ כִּי־הֵבָאתָ עָלַי וְעַל־מַמְלַכְתִּי ַחַטָּאָה גְרֹלֶה מַצְשִׁים אֲשֶׁר לֹא־וֵעֶשׁוּ עָשִׂיתָ עִמְּדִי: י וַיָּאמֶר אֲבִימֶלֶךְ אֶל־אַבְרָהָם מָה רָאִית כֵּי עָשֶׂית אַת־הַדָּבֶר הַזֵּה: יא וַיּאמֵר אַבְרָהָם כֵּי אָמַרִתִּי רַק אֵין־יִראַת אֱלֹהִים בַּמָּקוֹם הַזֶּיָה וַהֶּרָגוּנִי עַל־דְּבַר אִשְׁתִּי: יב וְגַם־אָמְנָה אֲחֹתִי בַת־אָבִי הָוֹא אַךְ לְא בַת־אִמֶּי וַתִּהִי־לֵּי לִאשָּה: יג וַיִּהִّי כַּאֲשֵׁר הָתִעוּ אֹתִי אֱלֹהִים מָבֵּית אָבִי וָאמַר לָה זֵה חַסְבַּרְ אֲשֵׁר חַעַשֵּׁי עִמָּדָי אֵל כָּל־הַמָּקוֹם אֲשֵׁר נָבְוֹא שָׁמָה אִמִּרִי־לִי אָחֵי הָוּא: יד וַיָּקַּח אֲבִימֶּלֶךְ צָאן וּבָקָר וַצֶבָדִים וּשְּפָחת וַיָּתֵן לְאַבְרָהָם וַיָּשֶׁב לוֹ אֵת שֶׁרֶה אִשְׁתְוֹ: מו וַיָּאמֶר אֲבִימֶּלֶךְ הָנָּה אַרְצִי לְפָּנֶיֶךְ בַּמְּוֹב בְּעֵינֶיךְ שֵׁב: מו וּלְשָׁרָה אָמַר הָנָּה נְתַתִּי אָלֵף בַּּסַף לָאָחִיךְ הָגָה הוּא־לָךְ כִּסְוּת עֵינַיִם לְלָל אַשֵּׁר אָתָּךְ וָאֵת כָּל וַנֹבֶחַת: יז וַיִּתְפַּלֵל אַבְרָהָם אֶל־הָאֱלֹהֵים וַיִּרְפָּא אֱלֹהִים אֶת־אֲבִימֶלֶךְ וְאֶת־אִשְׁתָּוֹ וְאַמְהֹתָיו וַיֵּלֵרוּ: יח בִּי־עָצָר עָצַר יְהֹוָה בְּעַר כָּל־רֶחֶם לְבֵית אֲבִימֶלֶךְ עַל־דְּבַר שְׁרָה אֲשֶׁת אַבְרָהָם: {ס}

(א) וַיִּסַׂע מִשָּׁם אַבְרָהָם אַרְצָה הַנָּגֶב וַיִּשֶׁב בִּין־קָהֵשׁ וּבֵין שִׁוּר וַיָּגָר בִּנְרֶר:

יַּפַע מִשָּׁם אַבְרָהָם אַרְצָה הַנֶּגֶב – "и двинулся оттуда Авраћам в сторону Негева" יניטָב בַּין-קַדַשׁ וּבֵין שׁוּר "и осел между Кадешем и Шуром"; קַדַשׁ - это то место, которое служило опорной базой северным царям (Берешит 14, 7); ישור - см. комментарий к Берешит 16, 7

ינֶגר בּגְרָר "и остановился в Граре".

#### סְּשָּׁם – откуда именно двинулся Авраһам?

Радак, Хизкуни: из Элонэй Мамрэ (т.е. из района Хеврона).

Если мы связываем эту парашу́ с предыдущей, то מַשָּׁם – это из Элонэй Мамрэ (см. Берешит 19, 1). Можно было бы, конечно, сказать, что эта параша́ не связано с предыдущей, применив правило אֵין מָקדָּם וּמָאָחָר בַּתוֹרָה (Псахим бб) – "текст Торы не упорядочен в соответствии с хронологическим порядком". Существуют разные подходы по поводу этого правила:

1) Раши и Ибн Эзра применяют его весьма часто, расставляя там, где им кажется наиболее подходящим:

2) Рамбан считает, что это правило можно применять только там, где сам текст указывает, что это необходимо.

Второй подход кажется более соответствующим тому, что мы интуитивно понимаем как пшат — трудно поверить, чтобы в серьезной книге порядок изложения был произвольным!

В данном случае Раши считает, что хронологический порядок не нарушен:

Когда Авраћам понял, что те города разрушены, и путники там больше не появляются, то он ушел оттуда.

Не имеет смысла сидеть в безлюдном районе, если твоей целью является влиять на людей.

**Сфорно**: בין-קָדֵשׁ וּבֵין שׁוּר – он остановился между двумя большими городами, для того чтобы провести там служение Всевышнему.

Т.е. Авраћам продолжает политическую борьбу с *аводой зарой*. Мы видели уже это в Шхеме, в Бейт-Эле... Авраћам не проявляет религиозной терпимости. Он ведет открытую борьбу с *аводой зарой*.

Радак: Авраћам не переехал в Эрец Плиштим по экономическим соображениям (из-за голода), потому что голода не было... Возможно, он переехал туда, чтобы продолжить политическую борьбу за обладание этой землей.

Т.е. Авраћам закладывает основы для последующей власти, которую он планирует в этой земле.



Окрестности Грара

# (ב) וַיָּאמֶר אַבְרָהֶם אֶל־שָּׁרֶה אִשְׁתִּוֹ אֲחָתִי הֵוֹא וַיִּשְׁלַח אֲבִימֶּלֶךְ מֶלֶךְ וְּלֶר וַיִּקַח אַת־שַׁרֵה:

Странное построение предложения: "Сказал Авраћам Саре, своей жене, что она – его сестра". Что бы это значило?

Ункелос, Раши, Расаг, Ибн Эзра, Радак: здесь אָל-שֶּׁרָה = אֶל-שֶּׁרָה ("o Cape").

В Танахе על и אל иногда взаимозаменяемы. Например:

- יְדַבַּרְתֶּם אֶל הַסֶּלַע (Бемидбар 20, 8) это эпизод, когда Моше высекает воду из скалы. Рамбан говорит там: "Следует понимать это 'о скале', а не 'к скале'". Т.е. Моше обращался к народу, как велел ему Всевышний, а не к скале, как говорит агада;
- אֶל הַנַּעַר הַזֶּה הְתְפַּלֶּלְתִּי (Шмуэль 1 1, 27) "об этом ребенке я молилась".

Т.е. здесь Авраћам сказал  $\underline{o}$  Саре: "Она — моя сестра", и тогда послал авимелех своих слуг и взял ее.

**Рамбан, Радак**: удивительно, что Сара уже после увядания, даже в девяносто лет, все еще была настолько привлекательна, что цари стремились взять ее себе. Ну, допустим, в то время, когда она попала во дворец к фараону, ей было 65: можно допустить, что она была еще относительно молода. Но сейчас, после увядания — почему?! Мудрецы сказали (агада в *Бава мециа* 87а), что она помолодела после радостного известия, о том, что у нее родится сын.

Возможно, что авимелех хочет жениться на Саре из политических соображений: Авраћам – большой клан с союзниками, 318 боевиков...

וּלָיְלָה, וַלּאמֶר לו – "עָבֹא אֱלֹהִים אֶל-אֲבִימֶלֶךְ בַּחֲלוֹם הַלָּיְלָה, וַלּאמֶר לו – "и пришел Всесильный к авимелеху ночью, во сне, и сказал ему:"

קּהָתָּ אֲשֶׁר-לָקַחְתָּ – "тебе полагается смерть (или "ты умрешь") за то, что ты взял ту женщину" (*Даат микра*)

יָהָוא בָּעַלַת בָּעַל – "она ведь замужем"; сравните:

- בְּעֻלַת-בַּעָם שְׁכֵב עָם-אִּשָּׁה בְעֻלַת-בַּעָל פֿי-יִמְּצֵא אִישׁ שֹׁכֵב עָם-אָשָּה בְעַלַת-בַּעַל (Дварим 22, 22) — "если будет найден человек, лежащий с замужней женщиной..."

Что означает "приход" Всевышнего во сне к авимелеху? Он был пророком?

**Радак**: следует сказать, что для пользы праведника у разных людей может случиться пророческий сон, как, например, в случае с Лаваном (*Берешит* 31, 24).

קרב אֵלֶּדְּ לֹא קָרָב אֵלֶּדְ – "а авимелех не приближался к ней"; לא כדоит в форме преждепрошедшего времени (plusquamperfectum) т.е. имеется в виду, что авимелех и раньше не приближался к Саре, еще до этого сна

יאמר" – "и сказал [авимелех]:"

אַדֹנֶי הַגוֹי גַּם-צַדִּיק תַּהַרֹג – "Всевышний, неужели невиновного тоже убъешь?"

#### Что значит הגלי?

**Ункелос:** 'הָגוֹץ – "народ" (т.е. авимелех понимает Всевышнего как угрозу всему своему народу).

**Раса**г: אָישׁ = תַּגוֹי ("человек") (т.е. авимелех имеет в виду себя).

**Ибн Эзра** спорит с Расагом: הֲגוֹי = авимелех, его семья и весь народ. Сравните с тем, что написано в пасуке פי הֵבֵאתָ עָלֵי וְעַל מַמְלַכְתִּי : "навел на меня и на все государство".

Т.е. авимелех понимает, что Всевышний накажет все его государство за него. И мы видим в конце  $napamu\acute{u}$ , что Всевышний не только <u>его</u> вылечил, но и жену, и наложниц – всю семью.

# (ה) הַלֹּא הָוּא אֲמַר־לִּי' אֲחַתִּי הָּוֹא וְהָיא־נַם־הַוֹא אֲמְרָה אָחֵי הָוּא בְּתָם־לְּבָבֶי וּבְנַקְיָּן כַּפֵּי עַשִּׂיתִי זָאת:

קוֹתִי הָוֹא אָמַר-לִי אֲחֹתִי הָוא – "разве не он лично сказал мне, что она его сестра?" – "да ведь и она тоже: она же сама сказала, что он – ее брат!"

את ינְּלְבָבִי וּבְנָקְיֹן כַּפַּי עָשִׂיתִי וֹאת – "א ведь от чистого сердца, самым честным образом сделал это".

### (ו) וַיּאמֶר אֶלֶיו הַאֶּלהִים בַּחֲלֹם גַּם אֵנֹכֵי יָדַעְתִּי כֵּי בְתָם־לְבַבְךְּ עָשַׂיתִ זְּאת וֵאֶחְשַּׂך גַּם־אַנֹכֵי אָוֹתָדְּ מֵחֲטוֹ־לִי עַל־כֵּן לִא־נִתַתִּיךְ לְנָנְעַ אֵלִיהַ:

ן אֶלְהִיּט בַּחְלֹם – "и сказал ему Всесильный во сне:" – је форма прошлого времени в смысле настоящего: "да Я знаю" – форма прошлого времени в смысле настоящего: "да Я знаю" – "что в непорочности сердца своего ты сделал это" – "да и Я воспрепятствовал тебе совершить грех передо Мной"

על-כֶן לא-נְתַתִּיךְ לְנָגֹעַ אֱלֵיהָ "поэтому Я и не дал тебе прикоснуться к ней".

Отсюда мы слышим: авимелех болен — у него какая-то болезнь, которая не позволила ему прикоснуться к Саре. Потом выяснится, что эта болезнь не только у него, но и у его жены, и у всей его семьи то же самое. И он опасается, что это

будет у всего его народа. Это и есть та смерть, которую он имеет в виду. Что это было, не совсем ясно. Сейчас ясно, что авимелех не мог прикоснуться к Саре из-за какой-то физической причины.

Обратите внимание — Всевышний соглашается, что у авимелеха была "чистота сердца", т.е. он согрешил по ошибке (он не знал, что она замужем), но не соглашается с "чистотой рук". Видимо, авимелех считал, что каждую незамужнюю женщину он может забирать себе, не интересуясь ее мнением (Сара же явно не была согласна!).

# (ז) וְעַהָּה הָשֵׁב אֲשֶׁת־הָאִישׁ כִּי־נָבִיא הוֹא וְיִתְפַּלֵל בַּעַדְךְ וֶחְיֵהְ וְאִם־אֵינְךְ מִשִּׁיב דַּע כִּי־מְוֹת הַּמוֹּת אֲהָה וְכָל־אֲשֶׁר־לֵך:

– выражение подведения итога: "ну а теперь", "раз так"

הָשֵׁב אֱשֶׁת-הָאִישׁ – "верни женщину ее мужу"

קירָפָל בַּעַדְדָ – "потому что он – пророк, и помолится за тебя" – קי-נָבִיא הוּא, וְיִתְפַּלֵל

"יתיה" – "чтобы ты выздоровел и остался в живых"

וֹאָם-אֵינְךְ מֵשִׁיב – "а если не возвратишь [женщину ее мужу]"

דָע כִּי-מוֹת אָתָּה וְכָל-אֲשֶׁר-לָךְ "знай, что будешь обречен на смерть – ты и все, кто с тобой".

Всевышний обещает смерть авимелеху и всей его семье в результате, видимо, той болезни.

# Тот факт, что Авраћам является נְבְּיִא – какое отношение это имеет к тому, что Всевышний повелевает авимелеху?

Между комментаторами существуют различные мнения относительно смысла слова נָבָיא.

**Раши** (см. его комментарий к *Шмот* 7, 1), **Рашбам**: נָבִיא – это слово связано с молитвой (ניב שׂפתים).

Согласно этому мнению, пасук можно объяснить так: – т.е. "он может за тебя помолиться":

**Раши**: поскольку он – пророк, то он знает, что ты до нее не дотронулся (и примет ее обратно). Поэтому он помолится за тебя.

#### Иначе считает Ибн Эзра:

Таково мнение ашкеназских мудрецов, но сефардские грамматики с этим не согласны: они считают, что נָבִיא – от слова לָּהָבִיא, т.е. пророк – это тот человек, который "приносит" слова Всевышнего обществу.

По этому мнению, пасук хочет сказать:

"Он сообщит тебе: "Вот, я помолился (и узнал относительно тебя)" – и ты будешь жить".

Разница между двумя мнениям – в различном понимании роли пророка. Согласно первому подходу, основное назначение пророка в том, чтобы он за тебя помолился (хотя это не отрицает также и того, что пророк сообщает информацию

от Всевышнего). Согласно другому подходу, основное назначение пророка в том, чтобы он передал тебе слова Всевышнего: как надо себя вести.

"Когда рано утром авимелех проснулся, то [немедленно] позвал своих слуг и рассказал им все это; и эти люди очень сильно испугались".

#### Почему авимелех сообщает всем слугам о своем сне?

Потому что у них была та же проблема, что и у него! Это то, о чем сказано в пасуке ד: קהיל גָם-צַדִּיק תַּהַלג.

Произошло нечто, что им мешало размножаться, и из-за этого весь народ должен был бы погибнуть. Поэтому он им сообщает, в чем причина бедствия, которое их поразило.

"А [затем] позвал авимелех Авраћама и сказал ему: 'Что же ты сделал с нами, и чем я лично провинился перед тобой, что ты навел на меня и на мое царство столь суровое преступление? Ты поступил со мной так, как не поступают порядочные люди"".

ַניֹּאמֶר אָבִימֶלֶּךְּ, אֶל-אַבְרָהָם "и [еще] сказал авимелех Авраћаму:"; повторение וַיּאמֶר (в предыдущем пасуке и здесь) указывает на то, что вопрос авимелеха был очень настойчивым

קָּהְ רָאִיתָ – "что ты думал (решил)". Сравните:

- פּֿעָשֶׂר פּֿעָשֶׂר פֿר וֹל לַדְּ הִתְחַזַּק וְדַע וּרְאֵה אֵת אֲשֶׁר פּּעָשֶׂר פֿעָלָד יִשְׂרָאֵל וַיּאמֶר לוֹ לַדְּ הִתְחַזַּק וְדַע וּרְאֵה אֵת אֲשֶׁר פּּעָשֶׂר פּעָשָׁר (Mлахим 1 20, 22) — "...думай, что ты должен сделать дальше"

ר הַזָּבר הַזָּה – "когда ты это сделал?"

# (א) נַיּאמֶר אַבְרָהָם כֵּי אָמַּרְתִּי רָק אֵין־יִרְאַת אֱלֹהִים בַּמָּקוֹם הַזָּגָה וַהֲרָגוּנִי עַל־דְּבַּר אשתי:

"и ответил Авраћам:" – ניאמֶר, אַבְרָהָם

קי אָמַרְתִּי – "[я сделал так,] потому что я подумал"

רָק – "может быть" (Расаг) или "несомненно" (Шадаль). Сравните:

- וְאָמְרוּ רַקּעם-חָכָם וְנָבוֹן הַגּוֹי הַגָּדוֹל הַזָּה ( $\mathcal{A}$ варим 4, 6) – "и скажут они: несомненно, как мудр и разумен этот великий народ!"

יַהַרָגוּנִי עַל-דָבַר אָשָׁתִּי – "и убьют меня из-за жены".

Какова же была причина? Авраһам видит, что нет יְרָאַת אֱלֹהִים в этом месте. Понятие יְרָאַת אֱלֹהִים, как правило, используется, когда речь идет о вещах, которые трудно проверить со стороны, в которых нарушителя трудно уличить. Например, "перед старостью встань и бойся Бога" (Ваикра 19, 32). У человека всегда есть

отговорка, что он старца не заметил, и поэтому не встал перед ним, или не понял, что определенное поведение является проявлением неуважения – поэтому за этой заповедью следует напоминание о богобоязнености.

Сам авимелех претендует на то, что в его царстве все вершится по справедливости, и Авраћам этого не отрицает. Но при отсутствии страха перед Всевышним формальная справедливость ничего не означает — мы все хорошо знаем, что закон можно обойти, и как правоохранительные органы умеют "шить дело" в случае необходимости. А самые гнусные преступления в истории человечества совершались не против закона, а с помощью закона.

Хазаль сказали, что у знатока Торы богобоязненность должна предшествовать мудрости (*Авот* 3, 11).

Сфорно: יְרָאַת אֱלֹהִים – нет страха перед властью.

Власть здесь это кто? Сам авимелех. Т.е. Авраћам обращается с авимелеху с претензией за поведение в его городе.

Что интересно: человек, который ответственен за поддержание порядка, первым действует в преступном направлении. Это нам указывает, что тот, кто не вершит суд в своем месте, обычно первым преступает закон.

ןנִם-אָמְנָה "но ведь на самом деле"; אָמְנָה ("действительно, верно"). Сравните:

- אָמְנָה אָנֹכִי חָטָאתִי (*Йеһошуа* 7, 20) – "верно, я согрешил" – "она – сестра мне по отцу, но не по матери" – "и стала мне женой".

Отсюда мы видим, что Capa действительно была ему сестрой по отцу. Т.е. Capa – дочь Тераха.

**Раши**: для бней Ноах разрешено брать в жены дочь своего отца (от другой матери), так как происхождение по отцу у них во внимание не принимается. Он ответил им так, чтобы подтвердить сказанное им ранее (т.е. объяснить, что сестра может быть его женой)

Некоторые комментаторы спорят с пшатом пасука на основании мидраша, который говорит, что Сара — дочь Арана: у Арана две дочери — Милка и Иска. Помните, мидраш хочет сказать, что Иска — это Сара. Например, Раши пытается объяснить это противоречие:

Раши: а если ты скажешь: "Разве не была она дочерью его брата?", то я отвечу тебе: внуки тоже называются בָּנִים ("дети"), и поэтому можно назвать Сару дочерью Тераха, подобно тому, как Авраћам говорит Лоту: בָּיִלְּיִם אֲמָיִם אָנָשִים אַמָּים (*Берешит* 13, 8) – "ведь мы – братья" (как будто Лот – сын Тераха, хотя на самом деле Лот – племянник Авраћама).

Если так, то почему подчеркивается, что матери разные?

**Раши**: указать, что Аран был сыном от другой матери (т.е. не матери Авраћама).

**Рашбам**: чтобы подчеркнуть, что она – не родная сестра Авраћама, и поэтому разрешена ему в жены.

#### Интересное мнение высказывает Ибн Эзра:

Авраћам обманул авимелеха, ответив, вынужденно, что Сара – его сестра. И там, где Яаков обманул Ицхака, я укажу еще псуким, подтверждающие, что он. да. обманул.

Итак, у нас есть три возможности:

- 1) Сара дочь Тераха от другой матери;
- 2) Сара из семейства Авраћама. Тогда у нас есть проблема с уточнением לא בַת אָמִי: если по поводу Тераха можно сказать בַת אַבִּי, то по поводу бабушки тоже можно сказать בַת אָמִי.
- 3) Авраћам вообще обманул авимелеха. Это противоречит категорическому утверждению Авраћама: "Я не виноват: я говорил правду!"

# (יג) נִיְהִّי בַּאֲשֶׁר הִתְעַוּ אֹתִי אֱלֹהִים מָבֵּית אָבִי וָאמַר לָּה זֶה חַסְבֵּׁך אֲשֶׁר מִּעֲשֶׁי עִמְּרֵי אֵל בָּל־הַמַּקוֹם אֲשֶׁר נָבִוֹא שְׁמָה אָמָרִי־לִי אֲחֵי הָוּא:

אָבי מְבֵּית אָבי הְתְעוּ אֹתִי אֱלֹהִים מְבֵּית אָבִי "когда Всесильный увел меня странствовать из родного дома"; תעה от корня תעה ("блуждать, заплутать") תעה הַפְּעִיל – הָּרְעוּן (הַשָּשִׁי עִמְּדִי "то я сказал ей: окажи мне милость" – אָל כָּל-הַמֶּקוֹם אֲשֶׁר נָבוֹא שָׁמָה – "в каждом месте, куда мы придем" – אָמְרִי-לִּי אָחִי הוּא – "скажи обо мне: он – мой брат".

#### Почему התעו стоит во множественном числе?

Чтобы подчеркнуть важность момента: "Еще с тех пор, как Всевышний меня вывел..."

"Тогда взял авимелех скот, рабов и рабынь, и дал Авраћаму, а также вернул ему его жену Сару".

"И сказал авимелех: 'Вот, моя страна в твоем распоряжении – живи, где тебе нравится'".

Когда человек поселяется где-то, Тора пользуется двумя выражениями: לָגוּר (это всегда временное поселение) или לָשֶׁבֶת (это постоянное поселение). Когда Авраћам идет в Грар — город с крупным населением, со своей властью — то написано וְנֻיֶּנֶר בַּגְּרָר, т.е. "поселился временно в Граре". Когда же он идет в Беэр-Шеву, пустынное место, без власти, написано וְיֵשֶׁב אַבְרָהֶם בַּבָּאַר שַׁבַע

Тут авимелех дает ему право на постоянное жительство: בַּטוֹב בְּעֵינֶיךְ שֵׁב. Человек, который вроде бы живет постоянно, но он не местный житель со всеми правами —

это *гер тошав* – нечто промежуточное между местным жителем и пришельцем. Мы рассмотрим подробнее этот статус в главе *Хаей Сара*.

(שז) וּלְשָּׁרֵה אָמַּר הָנֵּה נָתַׁתִּי אֶלֶף בֶּּסֶף לְאָחִיך הָנֵּה הוּא־לָךְ בְּסַוּת עִינַיִם לְכָל אֲשֵׁר אתר ואת כֹל ונכחת:

וּלְשַׂרַה אַמַר – "а Саре сказал:"

קאָחִיף (שָּהֶרּ אֶּלֶף כֶּסֶף לְאָחִיף – "вот, я даю тысячу [шекелей] серебра твоему брату"; "тысяча шекелей серебра" – это, понятно, не тысяча серебряных монет, а серебро весом в тысячу шекелей, где "шекель" – мера веса драгоценных металлов.

Авимелех дипломатично называет Авраћама "братом" Сары.

Радак: לאַחיך – "тому, кто до сих пор назывался твоим братом"

Понятно, что авимелех дает (или дал раньше?) какой-то подарок Авраћаму.

Далее текст пасука не вполне ясен, поэтому комментаторы разошлись во мнениях, как понимать речь авимелеха.

#### קנה הוא לַדְּ כְּסוּת עֵינַיָם לְכֹל אֲשֵׁר אָתַּדְ – о чем или о ком это сказано?

**Раши**: "Пусть это покроет им глаза, чтобы они не отнеслись к тебе пренебрежительно. Ведь если бы я отослал тебя с пустыми руками, то они сказали бы: "Он надругался над ней, а затем возвратил мужу". Теперь же, когда мне пришлось тратить деньги и умиротворять тебя, они поймут, что я возвратил тебя не по доброй воле, а был вынужден к тому чем-то сверхъестественным".

**Даат микра**: הְּנֵּה הוּא לָּדְ – имеется в виду сумма в тысячу шекелей серебром.

Согласно этому мнению, авимелех сейчас дает Авраһаму тысячу шекелей в качестве компенсации за причиненный моральный ущерб. И это дополнительно к подаркам, упомянутым в пасуке לסוֹת עֵינַיִם (букв. "покрытие для глаз") — это фраза, которая представляет собой идиому, значение которой — "достойная компенсация": т.е. это компенсация для самой Сары — чтобы "закрыть ее глаза" на все, что с ней произошло. Умиротворить ее. יוֹלָכָחַת בּל וְלֹכָחַת – и также, чтобы все увидели твою правоту, что царь извиняется. Рашбам выражает другое мнение:

"Когда я тебя взял вначале — не силой, не через принуждение, а по нормальному, с калымом, который заплатил твоему брату — тысячу шекелей серебром, как полагается заплатить за жену. Эта тысяча шекелей, которые я дал твоему брату, — большой почет для тебя: они будут тебе покрытием для всех твоих слуг и вообще для всех других, чтобы не думали о тебе нехорошо, утверждая, что авимелех поступил с тобой неподобающим образом (т.е. попользовался и выбросил), потому что все будут знать, что ты была взята достойным образом, и возвращена вынужденно (против моего желания)".

Это подтверждает то мнение, что он хотел жениться по политическим мотивам. Согласно этому мнению, эту тысячу шекелей авимелех вручил Авраћаму раньше

– до того, как он взял Сару: каждый, кто женится в Танахе, сначала дает *моһар*. Выражение כְּסוּת עֵינֵים Рашбам понимает так же, как и Раши – "покрытие (= оправдание в глазах других людей), компенсация".

#### Что значит וְנַכְחַת ?

По теамим эти слова не являются продолжением предыдущей фразы, потому что стоят после этнахты.

**Раши**: וְמֶת פֹל – "перед всеми обитателями мира". יְנְכָחַת – "у тебя будет, что возразить в споре, указав на эти очевидные факты". Это слово везде означает выяснение фактов, доказательство.

**Рашбам**: "[таким образом] всем очень хорошо известно и убедительно доказано, что я отнесся к тебе уважительно". И все это авимелех сказал уважительно по отношению к Саре, а не для того, чтобы ее унизить и упрекнуть.

**Даат микра**: по-арабски, נַבַּחַ = "жениться", т.е. "ты должна выглядеть перед всеми как замужняя женщина".

Весь этот пасук сказал авимелех к Саре, чтобы ее утешить, все это сказано к ее чести.

ן יִּתְפַלֵּל אַבְרָהָם, אֶל-הָאֱלֹהִים – "и когда Авраһам помолился Всесильному" – וַיִּרְפָּא אֱלֹהִים אֶת-אֲבִימֶלֶדְּ וְאֶת-אִשְׁתּוֹ, וְאַמְהֹתָּיו – "то исцелил Всесильный авимелеха и его жену, и его служанок"; וְאַמְהֹתָיו – служанки (рабыни) его жены, которые также являлись его наложницами (*Даат микра*) – "и те стали рожать".

קי-עָצר עָצַר הי – "потому что запер Всевышний"; макор עָצֹר усиливает стоящий за ним глагол: "крепко-накрепко закрыл"

קֿבָית אֲבִימֶלֶף – "всякое чрево (= матку) в доме авимелеха" – קֿבָית אֲבִימֶלֶף – "из-за Сары. Жены Авраһама".

Авраћам молится Всевышнему так, как и говорил Всевышний авимелеху. И какой результат? Женщины стали рожать! Что произошло здесь? Обратите внимание, что следующий пасук (21, 1) начинается יַנְיהוָה פָּקַד אֶת שֶׂרָה – Сара родила! Причем написано וַהי , а не פְקַד הי – т.е. это произошло еще до предыдущих событий. Т.е. Сара была первая, которая родила. Авимелех не касался Сары – т.е. может быть, болезнь заключалась в том, что они (плиштим) не могли иметь половых связей и из-за этого не могли беременеть (рожать).

В любом случае:

1) болезнь касалась не только женщин, но и мужчин;

2) все это произошло не в один день – не так, что он взял Сару и сразу заболел, отдал – и сразу выздоровел. Понятно, что прошел некий период до этого и после этого (ср. с *Эстер* 2, 12 – девушек приводили к царю после двенадцати месяцев "карантина").

כא א ניהנה פַּקָּד אֶת־שָׂרָה בַּאֲשֵׁר אָמֶר נַיַּעֵשׁ יְהנָה לְשָׂרָה בַּאֲשֵׁר דִּבֵּר: ב נַתַּהַר עַּמֹלֵד שָׁרָה לְאַבְרָהָם בֵּן לִזְקְנְיוֹ לַמּוֹעֵּר אֲשֶׁר־דִּבֶּר אֹתוֹ אֱלֹהִים: ג נַיִּקְלָא אַבְרָהָם אֵת־שֶׁם־בְּנְוֹ הַנְּוֹלַד־לֵוֹ אֲשֶׁר־דִּבֶּר אֹתוֹ אֱלֹהִים: ג נַיִּקְלָא אַבְרָהָם אֶת־יִצְחָק בְּנֹוֹ שֶּׁרְה־לֵוֹ אֲת־שֶׁבְר לִוֹ אֲת־שֶׁבְר לְוֹ אֲתְלֹבְרָהִם בֶּן־מָאַת שָׁנָה בְּהָנֵלֶד לוֹ אֵת יִצְחָק בְּנִוֹ: ו וַתַּאמֶר שָׂרָה בְּלְּהַ לְיֹ אֱלֹהִים כְּל־הַשֹּׁמֵעַ יִצְחַק־לֵי: ז וַתֹּאמֶר מֵי מִלֵּל לְאַבְרָהָם הֵינִיקָה בְנִים שָּׂרָה כִּי־יָלַדְהִּי בֵן לִזְקְנֵיו:

# (א) וַיהוֶה פָּקַד אֶת־שָׂרָה כַּאֲשֶׁר אָמֶר וַיַּעֲשׁ יְהוֶה לְשָׂרָה כַּאֲשֶׁר דְּבֵּר:

רַשְּׁרָה פָּקָד אֶת-שְׂרָה – ו в начале пасука здесь служит для открытия новой темы; בְּקַד "вспомнил"

אַמֶר אַמֶר – "как и сказал"

יהנה לְשַׂרָה, כַּאֲשֵׁר דָּבֵּר "и сделал Всевышний Саре, как говорил".

Имя Всевышнего стоит здесь перед глаголом: נֵה׳ פָּקָד. Мы уже отмечали ранее, что подобное построение фразы указывает на то, что действие произошло раньше.

**Раши:** פָּקַד אָת שָׂרָה – это произошло еще до того, как выздоровел *авимелех*.

Этот пасук написан в виде стиха: вторая часть его повторяет первую.

**Радак**: таков обычный стиль Торы — усиливать тему пасука повторением слов, как здесь, например: сначала написано פָּקָד, а затем — נַיַּעַשׂ; в начале — פַּאַשִּׁר דָּבֵּר; в как эдесь, например: сначала написано פָּאַשִּׁר אָפָר, а затем — פַּאַשִּׁר דָּבֵּר .

"[Так что] забеременела Сара и родила Авраћаму сына в старости его (= когда он уже состарился) – к тому сроку, о котором говорил ему Всесильный".

"И назвал Авраћам своего сына, который у него родился, которого родила ему Сара, Ицхак".

Множественное повторение притяжательных местоимений ("своего", "у него", "ему") призвано подчеркнуть, что это **его** сын, а не чей-либо еще.

"И обрезал Авраћам Ицхака, своего сына, когда тому исполнилось восемь дней, как ему приказал Всесильный".

(ה) וַאַבְרָהָם בַּן־מִאַת שָׁנָה בִּהְנֵלֵד לוֹ אֵת יִצְחֶק בִּנְוֹ:

"А Авраћаму было сто лет, когда у него родился сын Ицхак".

(ו) וַתִּאמֶר שָּׂרָה צָחֶק עֲשָׂה לֵי אֱלֹהֻים כָּל־הַשֹּׁמֵע יַצְחַק־לֵי:

Что Сара хочет сказать фразой יְצְחַקּ-לִי יִבְּל-הַשֹּׁמֵעַ יִּצְחַקּ-לִי – нечто положительное или нечто отрицательное? Каково ваше впечатление от текста?

**Ункелос, Раши, Расаг, Рашбам, Сфорно**: "радость доставил мне Всесильный: каждый, кто услышит об этом, будет радоваться вместе со мной".

(ז) וַתֹּאמֶר מֵי מִלֵּל לְאַבְרָהָם הֵינִיקָה בְנִים שָׂרָה כִּי־יָלַדְתִּי בֵּן לְזְקְנֵיו:

ן האמר – "и сказала [Capa]:"

מִי מִלֵּל לְאַבְּרָהָם – "кто бы мог сказать Авраћаму" (*Даат микра*); מָלַל – "сказал" – "что Сара не только родит сына, но и будет кормить его грудью" – "פּרִיּלַדְתִּי בֵּן לִּזְקַנְיר – "ведь я родила сына ему под старость".

Рашбам: этот пасук – прославление Всевышнего.

ח וַיִּנְדֵּל הַיֶּלֶד וַיִּנְמֵל וַיַּעֲשׁ אַבְרָהָם מְשְׁתֶּה נְּדֹוֹל בְּיִוֹם הִנְּמֵל אֶת־יִצְחֵק: מּ וַמֵּבֶא שָׁרְדָהָם מְשָׁרָה מֶת־בָּן־הָנָר הַמִּצְרֶית אֲשֶׁר־יֵלְדָה לְאַבְרָהָם מְצַחֵק: י וַתֹּאמֶר לְאַבְרָהָם נְּרֶשׁ הַיִּאָמֵה הַזְּאת עִם־בְּנִי עִם־יִצְחֵק: יא וַיַּרֵע הַאָּמָה הַזְּאת עִם־בְּנִי עִם־יִצְחֵק: יא וַיַּרֵע הַבְּנִי מְאַרְהָם אַל־יֵבְע הַבְּרָהָם אַל־יֵבְע הַאָּמֶר מְאִמֶר אֵלֶיף שָׁרָה שְׁכָע בְּקֹלְה כִּי בִיצְהָק בְּיִבְעְה בִּי בִיצְהְקֹּ בְּיִבְּרָה כִּי בִיצְהְקֹּ שָּרָה לְּדָּ עַל־הַנַּעַר וְעַל־אָמָהֶלְּה כִּלְיִ אֲשֶּׁר תִּאמֵר אֵלֶיף שָׁרָה שְׁכָע בְּקֹלְה כִּי בִיצְהְקֹּ מְנִבְּי בְּיִצְהְּקֹר בִּי בִיצְהְיִּה בְּיִבְּרְ הִיּאַה בְּיִבְּיִה הִיּא:

(ח) וַיִּגְדֵּל הַיָּלֶד וַיִּנְּמָל וַיַּעֲשׁ אַבְרָהָם מְשִׁחֵה נְדֹוֹל בִּיוֹם הִנְּמֵל אֵת־יִצְחָק:

"Когда мальчик подрос, и его отняли от груди, то Авраћам устроил большой пир в честь этого события".

ויגדל הילד ויגמל – сколько лет тогда было Ицхаку?

Раши, Радак: ему исполнилось два года.

#### **h**алаха

По закону дерабанан, женщина обязана кормить ребенка грудью до достижения им возраста двух лет (если, конечно, у нее есть молоко) (Мишне Тора, hunxom ишут 21, 12).

# (ט) וַהֵּרֶא שָּׂרָה אֱת־בֶּּן־הָגָר הַמִּצְרֶית אֲשֶׁר־יֵלְדֶה לְאַבְרָהָם מְצַחֵק:

ן לְּדָה לְאַבְּרָהָם הַמָּצְרִית אֲשֶׁר-יָלְדָה לְאַבְּרָהָם "и когда увидела Сара, что сын Агари, которого та родила Авраћаму,.."

### А здесь что означает מְצַחֵק – "радуется" или "насмехается"?

Обратите внимание, что выражение צחק встречается очень часто в этой *парашé* и до этого – в связи с рождением Ицхака:

- 1) Авраћам смеется, и Всевышний говорит: "Назовешь его Ицхак" (*Берешит* 17, 17-19);
- 2) Сара смеется (Берешит 18, 12-15);
- 3) здесь Сара говорит צחק עשה לי. יצחק-לי (пасук ו):
- 4) теперь Ишмаэль מְצַחֶק.

Т.е. слово אַחֹק имеет центральное значение: оно проходит по всему тексту в связи с рождением Ицхака.

Расаг: מְצַחֵק – "радуется и играется".

Рашбам: מְצַחֵק – "радуется, что уже вырос".

На первый взгляд, поведение Ишмаэля было нейтральным. Тогда чем объясняется столь суровое требование Сары (в следующем пасуке)?

**Ибн Эзра**: так поступают все подростки. А Сара позавидовала тому, что он старше ее сына.

Раши: מְצַחֶק – означает идолопоклонство, например:

- אָפָקמוּ לְצַחֵק (Шмот 32, 6) (речь идет о поклонении золотому тельцу). По другому объяснению, это означает распутство, например:
- לְצַחֶק בִּי (*Берешит* 39, 17) (речь об искушении Йосефа женой Потифара). Еще одно объяснение: это означает убийство, как, например:
- יְקוֹמוּ נָא הַנְּעָרִים וִישַׂחֲקוּ לְּפָנֵינוּ (Шмуэль 2 2, 13) "пусть потешатся (сразятся) перед нами" (Берешит раба 53, 11). Потому что (Ишмаэль) спорил с Ицхаком из-за наследства, говоря "Я первенец и возьму двойную долю". Они вышли в поле, и (Ишмаэль) стал метать в него стрелы из лука, как сказано: "Как притворщик, который мечет огонь, стрелы и смерть... и говорит: Ведь я забавляюсь" (т.е. это шутка) (Мишлей 26, 18-19).

Рамбан цитирует Раши и продолжает: здесь рав (т.е. Раши) перемешал все споры из агады и не расставил по порядку (здесь Рамбан цитирует агаду из Тосефты Сота 6, 6, см. во вступительной статье "Пшат и драш", пример 7)... А правильно, по-моему, что это произошло в тот день, когда Ицхака отняли от груди, и Сара увидела, что Ишмаэль насмехается над Ицхаком или над тем большим пиром, который был устроен по этому поводу, и поэтому написано אָת בֶּן הָגֶר הַמִּצְרֵית, а не אֶת בֶּן הָגֶר הַמִּצְרֵית, а также она сказала: "Прогони эту рабыню вместе с ее сыном, потому что раб, насмехающийся над господином, должен либо умереть, либо быть примерно наказан, а я не хочу его смерти, но чтобы ты только прогнал его от меня, чтобы он не наследовал ничего из того, что по праву

принадлежит моему сыну. И прогони вместе с ним и его мать, потому что ребенок не выживет без нее".

Рамбан хочет сказать, что Сара боялась, что если Ишмаэля сейчас не прогнать, он захватит себе все наследство. Вполне реальное опасение, если учесть, что Авраћам и Сара уже были в таком возрасте, что могли умереть в любой момент, еще до того, как Ицхак подрастет и сможет за себя постоять.

Даат микра: מְצַחֵק – "насмехается, издевается"; сравните:

- וַיְהָי כָמְצַחֵק בְּעֵינֵי חֲתָנָיו (Берешит 19, 14) — зятья Лота решили, что он над ними издевается.

(י) וַהֹּאמֶר' לְאַבְרָדָּהֶם נְּבֶשׁ הָאָמֵה הַזֹּאת וְאֶת־בְּנָהֵה כֵּי לָא יִירַשׁ בֶּן־הֵאָמֵה הַזֹּאת עִם־בִּנִי עִם־יִצָּחֶק:

"...то сказала Авраћаму: 'Прогони эту рабыню и ее сына, чтобы не унаследовал сын этой рабыни вместе с моим сыном, вместе с Ицхаком".

"Авраћаму очень не понравилось то, что сказала Сара относительно его сына".

#### Что именно не понравилось Авраћаму?

**Раши**: Авраћам был недоволен, когда услышал, что его сын ведет себя недостойно (*Танхума*, *Шмот* 1). А согласно пшату: Авраћам был недоволен предложением Сары отослать сына.

Рамбан цитирует Раши и продолжает: но правильно, по-моему, что пасук выражает уважение к Авраћаму: текст не говорит, что Авраћаму не понравились слова Сары из-за того, что он был привязан к своей наложнице, и если бы Сара сказала ему прогнать только лишь одну рабыню, то он поступил по ее воле. Но из-за того, что она захотела прогнать сына, он очень разгневался и не хотел ее слушать. Но Всевышний сказал ему, чтобы он не думал, что это плохой поступок, и чтобы прислушался к голосу Сары, потому что только Ицхак будет его наследником. И из-за того, что Авраћам боялся, что с Ишмаэлем может случиться беда, если он отошлет его, Всевышний успокоил Авраћама, сказав, что сделает Ишмаэля великим народом и благословит его.

Радак: несмотря на то, что Ишмаэль был сыном рабыни, все же это был его сын, и он любил его, потому что это был его первенец. И ему было по-отцовски жаль его. И он был хорошим мальчиком, потому что рос в доме Авраћама, и тот учил его путям Всевышнего — ведь даже посторонних людей он наставлял в этом — тем более, собственного сына! И Авраћаму очень не понравилось предложение Сары прогнать их из дома, и только ради мира в семье он не разозлился на жену, как мы писали об этом выше (16, 6). И он очень сожалел об этом и страдал из-за разлада с Сарой до тех пор, пока Всевышний не сообщил ему как надо поступить.

(יב) וַיֹּאמֶר אֱלֹהִים אֶל־אַבְרָהָם אַל־יֵרַע בְּעֵינֶיךְ עַל־הַנַּעַר וְעַל־אֲמָתֶּךְ כֹּל אֲשֶׁר תּאמֵר אֵלֵיךְ שַׂרָה שָׁמֵע בִּלְלָה כֵּי בִיִּצִּחַׂק יִפְּרֵא לִדְּ זַרַע:

אָמֶתֶּדְ עַל-אַמֶּעֶר וְעַל-אָמֶתֶּדְ – "пусть не кажется тебе прискорбным [то, что сказала тебе жена] относительно ребенка и твоей рабыни"

פֿל אַשֶּׁר תּאמַר אֵלֶיךּ שְׂרָה, שְׁמַע בְּקּלָהּ – "слушайся всего (= сделай все), что Сара скажет тебе"

יָּכְי בְּיְצְחָק יִּקְּרֵא לְּדְּ זָרַע – "потому что только потомки Ицхака будут называться твоими именем (= будут считаться твоими потомками, унаследовавшими тебе)". Сравните:

- ואַתּה ישׂרָאל עבדי... זרע אברהם אֹהָבי (Йешаяһу 41, 8).

Хотя, вроде бы. Ишмаэль является первенцем Авраћама, и поэтому должен был получить львиную долю наследства и стать руководителем клана, тем не менее, законы, принятые в ту эпоху, позволяли передавать первенство другому сыну. Из юридических документов, обнаруженных в Мари и Нузи, следует, что если мужчина женился на женщине, приходящейся ему сестрой по одному из родителей (а Сара - сестра Авраћама, см. Берешит 20, 12), то при оценке права всех детей от всех жен на наследование, сын, рожденный от такой женщины будучи на пятьдесят процентов более "чистого семени", чем сын от жены, взятой из другой семьи - считался законным "первородным" наследником независимо от того, был ли он старшим сыном. Поэтому иногда практиковалось официальное признание наиболее любимой жены "сестрой" (даже если реально она не была сестрой!), с тем, чтобы сделать ее отпрыска неоспоримым "первородным" наследником. "Ранг" жены-матери учитывался при разделе наследства и в законах Ману<sup>3</sup>: сын жены низкого сословия (шудра<sup>4</sup> или рабыня), "уполномоченной" на рождение ребёнка, не получал наследства, но только ту часть имущества, которую считал нужным дать отец.

(יג) וְגַם אֵת־בֶּן־הָאָמָה לְגוֹי אֲשִׁימֵנוּ כֵּי זַרְעַדְּ הָוּא:

"Но и от сына рабыни произведу большой народ, потому что он – твой потомок!" Ведь Авраћаму было обещано, что из него выйдут народы!

יד וַיַּשְׁבֶּם אַבְרָהָם וּ בַּבַּבֶּר וַיִּבָּח־לֶחֶם וְחֵמֵת מַיִם וַיִּתֵּן אֶל־הָנֶר שָׁם עַל־שִׁכְמָה וְאַת־הַיֶּלֶד וַיְשַׁלְחָהָ וַתַּלֶּד וַתִּשְׁב בְּמִידְ וַתְּשֶׁב לְה מִנְּיֶר הַנְּיֶלְ הַמַּיִם מִן־הַחָמֶת וְתַּלֶּד וְתִּשְׁב לְה מִנְּיֶר הַרְחֵק כִּמְעַר לֵּשֶׁת וַתְּלֶּד אָר־הַיֶּלֶד הַחָּת אַתִּד הַשְּׁבי מִּנְּיֶר וַתִּשֶּׁב לְה מִנְּיַלְך מִן־הַשָּׁבִי יוֹ וַיִּשְׁם מִלּים וַתְּשָׁב לְה מִן־הַנֶּעָר הַנִּעָר וַתְּשָׁב יוֹ וַתְּשָׁב לְה מִן־הַשָּׁבִים וַיִּאמֶר לָה אֵל הִים אֶל־הִים אֶל־הְים אֶל־קוֹל אַשִּׁימֶנוּ: יִם וַיִּאמֶר לָהִים מַה־לְּבָּר וְהַשְּׁבִי מִן־הַשְּׁבִי וֹתִּלְּה מַלְאַך בְּאַמֶּר הַנְּעַר בְּאֲשֵׁר הוּא־שֵּם: יח קְנִּמִי שָּׁבְי אָבְיר וְהַהְּעָר וְהַבְּעֵר וְהַבְּעָר וְהִיְּשְׁבִי וְהִיּלְאִי בְּוֹלְיִקְי אֶלְהִים אֶל־הְנִם בְּלְנִי בְּבְּלְהוֹ בְּבְּלְר וְהָהְטִיקִי אֶת־הַנָּעַר בְּאֲשִׁר הוֹתְשָׁר אָמִילְנִי בְּלְנִי בְּלְנִי בְּנְלִי בְּבְּלְה וְהַהְעָּבְי בְּעָּר בְּאֲשָׁר הוּתְּבָּוֹל אָשִׁר אָלְהִים אָל־הִים מִּלְיִקִּי אָת־הַנָּעַר וְהַהְּקְיִקִי אֶבְּלְר בְּתְּבְּח וְמִבְּלְיִי בְּלְנִי בְּוֹלְיִי בְּבְּלְבְי וְהַהְעָּבְי וְהַבְּעָר וְהָהְנַתְיִּי אָת הַבְּעֵּר וְהָבְּעָר בְּאָבְי בְּתְּבּי בְּנְבְי וְבִּבְּער וְהַבְּעָר בְּאָבְיר בְּתְּבְּבְּת בְּבְּעָר בְּבְּבְּי בְּבְּבְּתְּבְּי בְּבְּבְּר בְּבְּבְּתְי בְּלְבְית בְּיבְּי בְּבְּים בְּבְּבְר בְּבְּבְּער בְּבְּעָר בְּבְּעִר בְּבְּער בְּבְּעִר בְּבְּבְּער בְּבְּבְּער בְּבְּבְּים בְּבִּי בְּבִי בְּבְּער בְּבְּבְּים בְּבִּים בְּבִיל בְּיִבְּים בְּבְּבְּים בְּבְּיבְר בְּבְּבְּים בְּבְּיבְיים בְּבִּים בְּיִיבְּים בְּבִּים בְּבְּים בְּבְּבְים בְּבְּבְּים בְּבְּיִבְּים בְּבְּבְית בְּבְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּישְׁבְים בְּיִבְּים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְים בְּבְּבְים בְּבְים בְּבְּבְים בְּבּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְיבְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבּבּים בְּבְּבְים בְּבְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְבְים בְּבְּבְיבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְּבְיבְיבְּבְּבְים בְּבְּבְבְים בְּבְבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְבְים בְּבְּבְבְים בְּבְבְיבְּבְּבְב

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> "Законы Ману" – древнеиндийский сборник законов.

 $<sup>^4</sup>$  Шудры – низшая каста среди четырех основных индийских сословий: к ней относятся слуги и наемные рабочие.

אֶלתִים אֶת־הַנָּעַר וַיִּנְהָל וַיֵּשֶׁב' בַּמִּדְבָּר וַיְהָי רֹבֶה קַשֶּׁת: כא וַיֵּשֶׁב בְּמִדְבַּר פָּארֶן וַהַּקַח־לִוֹ אָמִוֹ אָשֵׁה מַאָרֵץ מִצְרֵים: {פּ}

(יד) וַיַּשְׁבֵּם אַבְרָהָם וּ בַּבֿקָר וַיְקַח־לֶחֶם וְהַמַת מַׁיִם וַיִּתַּן אֶל־הָנֶר שָּׁם עַל־שִׁכְמָהּ וָאַת־הַיָּלִר וַיִשְׁלְחַה וַתַּלִדְ וַתְּתַע בִּמָדְבַּר בָּאָר שַׁבַע:

רָהָם בַּבּקֶר – "когда Авраһам поднялся рано утром"

יַנְיִּקְח-לֶּחֶם וְחֵמֵּת מַיִּם – "то взял хлеб и бурдюк с водой" ביִּתָּן אֶל-הָגֶר שָׂם עַל-שִׁכְמָה – "и дал Агари, положив на ее плечо"

שלָלָד – "и ребенка"; הַיּלֶּד – Ишмаэлю в то время было уже около шестнадцати лет. Ему больше подходит слово עַצר (как в пасуке יב). Слово "ребенок, мальчик" употреблено здесь, чтобы выразить родительскую любовь Авраћама по отношению к нему: для родителей дети всегда остаются детьми (Даат микра)

הַמֵּת מַיִּם – бурдюк

וְיְשַׁלְּחֶהָ – "и отпустил ее"

וַתֵּלֶדְּ וַתֵּתַע – "и когда она пошла, то заблудилась";

хотя ей очень хорошо была знакома дорога в Мицраим – еще по ее бегству от Сары (*Берешит* 16, 6-7) – тем не менее она заблудилась, и это говорит о ее страданиях, переживаниях: она находилась в такой степени в отчаянии, что не замечала, куда ее несут ноги (*Даат микра*)

שבע - "в пустыне [в районе] Беэр-Шевы"; "пустыня" здесь – место выпаса скота (см. *Берешит* 14, 6).

Где должна стоять запятая: "...и дал Агари, положив ей на плечо также и ребенка..." или "...и дал Агари, положив ей на плечо, и [дал ей] ребенка"?

**Раши**: и ребенка он тоже положил ей на плечо, потому что Сара навела на него *аин ha-pa* (порчу), и у него началась горячка, так что он не мог идти своими ногами (*Берешит раба* 53, 13).

Расаг: хлеб и воду – на плечо, а ребенок шел сам.

Рамбан: дал ей ребенка, чтобы шел с ней.

Радак: мальчик шел перед ней – ему было уже пятнадцать лет!

Сфорно: дал ей также и ребенка (но не на плечо!).

Кто же прав (согласно пшату) — Раши или другие комментаторы? Посмотрите внимательно на текст пасука: *таам*, который называется תָּבֶּיל (под словом разделяет между "плечом" и "ребенком". Поэтому переводить следует так: "взял еду и бурдюк с водой и дал их Агари, положив ей на плечо, и [дал ей в руку] ребенка [чтобы он шел вместе с матерью]". Понятно, что Раши процитировал агаду, которая не отражает пшат текста, и следует постараться понять ее смысл (заглянув в оригинал текста агады, ведь Раши привел ее в сокращенном виде). Мы оставляем это в качестве домашнего задания для читателя.

Здесь следует затронуть важный вопрос. Требование Сары выпроводить рабыню с сыном вызывает ощущение вопиющей несправедливости. Если в рассказе о том, как Агар сбежала от Сарай, она своим поведением вызвала отрицательную реакцию Сарай, то здесь изгнание вызвано всего лишь неподобающим поведением со стороны подростка. В нашем рассказе Сара уже не бездетная несчастная женщина, терпящая унижения со стороны неблагодарной служанки. Здесь Сара счастливая женщина, удостоившаяся родить сына, обладающая неоспоримой властью в доме. Изгнание в пустыню, приведшее Ишмаэля на грань смерти, представляется читателю еще более жестоким поступком, чем "мучения" Агар в семье Авраћама. Более того, самому Авраћаму просъба Сары пришлась не по душе. И тем не менее, те комментаторы, которые ранее осуждали Сарай за, якобы, издевательства над Агар, здесь не осуждают ее. Причина этому ясна: ведь Всевышний лично сказал Авраћаму: "Слушайся Сару во всем, что она тебе скажет".

Ибн Эзра: многие удивляются поступку Авраћама: как он мог прогнать собственного сына, да еще и отправил мать с сыном с пустыми руками – где же его щедрость? Но следовало бы удивиться с этих, которые удивляются: ведь Авраћам сделал все, как велел ему Всевышний! А если бы он дал Агари денег против желания Сары, то не выполнил бы приказа Всевышнего. Но впоследствии, после смерти Сары, он дал подарки детям Ишмаэля (см. Берешит 25, 6). Также возможно, что Авраћам, отсылая Агарь, дал ей золота и серебра, но пасук об этом не упоминает. А хлеба и воды он дал ей достаточно, чтобы дойти до Беэр-Шевы — ведь Авраћам жил в Граре (т.е. расстояние было небольшим). Но она сбилась с пути и попала в тяжелую ситуацию.

Рамбан (vo): Авраћам поступил так в соответствии с приказом Всевышнего сделать все, как скажет Сара. А она приказала прогнать Ишмаэля немедленно. И в соответствии с ее приказом он не дал им ни серебра, ни золота, ни рабов, ни верблюдов, которые бы везли их.

**р.**Эльханан Самет: однако, поддержка Всевышним требования Сары не освобождает нас от необходимости снять моральную проблему, которую мы чувствуем в этом рассказе. Наоборот: вопрос, который возникает здесь, связан не только с поведением Сары, но в основном с проблемой божественной справедливости: разве может Всевышний допустить совершение несправедливости в отношении невинных людей?

Так же, как и в предыдущем случае, воспользуемся сведениями, которые предоставляют нам историки, для того, чтобы понять этот рассказ. Вот что говорит кодекс Хаммурапи о праве наследования сыном рабыни, рожденным при подобных обстоятельствах, имущества отца (статьи 170-171):

Если основная жена человека родила ему детей, [а также] его рабыня родила ему детей, и отец еще при жизни сказал детям, которых родила ему рабыня: "[Вы – ] дети мои", то тем самым он приравнивает их к детям от главной жены. После того, как отец отправится в лучший мир, дети основной жены и дети рабыни должны разделить имущество отца поровну. Первым пусть выберет и возьмет свою долю наследства сын главной жены

Если же отец [еще] при жизни не сказал детям, которых родила ему рабыня: "[Вы – ] дети мои", то после смерти отца дети рабыни не должны участвовать вместе с детьми главной жены в разделе наследства. Следует отпустить рабыню и ее детей на волю, дети главной жены не могут требовать порабощения детей этой рабыни.

Как выясняется, Ишмаэль не является естественным наследником Авраћама. Наоборот, естественным наследником является Ицхак, и лишь активное вмешательство отца, который уравнивает сына рабыни с сыном госпожи посредством недвусмысленного заявления, может превратить Ишмаэля в наследника. Именно это и хотела предотвратить Сара: она хотела защитить право своего сына Ицхака быть единственным наследником.

р.Эльханан Самет: но отчего же Сара так спешит потребовать выполнения этого условия уже сейчас? Ведь вполне достаточно, чтобы Авраћам ничего не сказал, чтобы обеспечить право исключительного наследования для Ицхака! Ответ следует искать в реалиях человеческих взаимоотношений. Действительность такова — с древних времен и до наших дней — что после смерти главы семейства начинаются споры вокруг наследства — между законными наследниками и теми, кто считает, что им также полагается их доля. Последние обычно выступают с заявлениями о том, что сказал (либо не сказал) покойный в качестве завещания. Поэтому Сара заинтересована в том, чтобы еще при жизни Авраћама создать определенную юридическую ситуацию: именно Авраћам, при своей жизни, посредством ясных однозначных действий установит, что "сын рабыни не унаследует" вместе с Ицхаком. Нечто вроде этого впоследствии сделал Авраћам — по собственной инициативе — в отношении детей своих наложниц (см. Берешим 25, 5-6).

Но почему Сара требует "прогнать" (לְּגָרֵש) рабыню? Следует вспомнить, что корень גרש означает не только "прогнать, изгнать" (что связано с тяжким ощущением жестокости со стороны того, кто прогоняет), но "отпустить, освободить" (в частности, когда речь идет о разводе). Как мы видели, закон Хаммурапи устанавливает, что если сын рабыни не включен в число наследников, то его с матерью следует освободить.

р.Эльханан Самет продолжает: и хотя закон говорит об освобождении после смерти господина, но там говорится о господине, который до своей смерти не дал никаких указаний. Возможно, что если господин при своей жизни постановил, что сын рабыни не будет наследником, то рабыня и ее сын могут выйти на свободу еще при его жизни. И даже если это не так, то у Авраћама и Сары есть интерес дать вольную как можно раньше по тем причинам, которые изложены выше: чтобы предотвратить те неясности и споры, которые могут возникнуть после смерти Авраћама. Дело в том, что раб не всегда с удовольствием покидает дом своего господина. Иногда бывает, что раб говорит: "Полюбил я своего господина... не хочу выходить на волю" (Шмот 21, 5). В таком случае может возникнуть необходимость принудить раба выйти на волю. По видимому, Агар не желала освободиться из рабства в доме Авраћама. Именно по этой причине Сара пользуется здесь глаголом члето. Темента по волю причине Сара пользуется здесь глаголом члето.

несмотря на то, что Агар не желает выходить на волю, закон не позволяет удерживать ее более, после того, как было установлено, что ее сын не будет наследником Авраћама. Поэтому ее освобождение произведено даже против ее воли. Однако при описании действий Авраћама текст использует глагол, выражающий юридическую суть его действия: וַיִּשַׁלְּחֶהָ – "отпустил, освободил ее". Таким образом, требование Сары к Авраћаму не является каким-то капризом, взбредшим ей в голову, когда она увидела, как Ишмаэль насмехается, и также не является требованием несправедливо лишить прав наследования посредством жестокого изгнания, но это действие, у которого есть юридическая и требует определения моральная подоплека: Capa четкого исключительного права наследования для своего сына Ицхака, соблюдая при этом требования закона: освобождение Агар и ее сына из дома Авраћама. Также и поддержку Всевышним требования Сары не следует рассматривать как разрешение творить несправедливость. Наоборот: в этой поддержке содержится подтверждение законности и этичности действия, которое требует Сара.

# (טו) וַיִּכְלוּ הַמַּיִם מִן־הַחֲמֶת וַתַּשְׁלֵךְ אֶת־הַיֶּׁלֶד תַּחַת אַחַד הַשִּּיחָם:

הַחֶּמֶת בּיִכְלוּ הַמַּיִם מְן-הַחֶּמֶת - "когда же закончилась вода в бурдюке" בּיַּכְלוּ הַמַּיִם חְוּ - "она оставила ребенка под одним из кустов"; очевидно, мальчик уже был не в состоянии идти из-за обезвоживания (**Рамбан**).

וַתֵּלֶךְ וַתֵּשֶׁב לָהּ מָנֶגָד – "и отошла, усевшись напротив", но на некотором расстоянии (**Даат микра**)

שָּׁתֶ בְּמְטַחֲנֵי קֶּשֶּׁת – "на расстоянии двух полетов стрелы" (Раши, Радак, Ибн Эзра)

בּי אָמְרָה – "сказав [самой себе]"; т.е. то, что она оставила мальчика под кустом, было продиктовано следующей причиной:

אַל-אֶרְאֶה בְּמוֹת הַיָּלֶד – "не хочу видеть, как он будет умирать"

אָנֶד – это повторение необходимо, поскольку в середину пасука вклинилось промежуточное предложение: כִּי אָמְרָה אַל-אֶרְאֶה בְּמוֹת הַיָּלֶד בִּי אָמְרָה אַל-אֶרְאֶה בְּמוֹת הַיָּלֶד – "и громко заплакала".

Из следующего пасука следует, что Ишмаэль также плакал.

רסחס אָלּהִים אֶת-קוֹל הַנַּעַר "и услышал Всесильный голос юноши"; именно его голос, а не голос его матери: потому что он был сыном Авраћама (*Даат микра*) היס, מַלְאַךְּ אֱלֹהִים אֶל-הָגָר מִן-הַשְּׁמִים, וַיֹּאמֶר לָה "и воззвал *мал'ах* Всесильного к Агари с небес, и сказал ей:"

תַּה-לָּךְ הָגָּר "что тебе (= в чем заключается твоя просьба), Агар?"; это выражение обычно используется как стандартная формула царя (или важного человека) в ответ на обращение к нему. Оно означает, что царь готов выслушать просьбу ( $\ensuremath{\textit{Даат микра}}$ )

אַל-תִּירְאָי, כִּי-שָּׁמֵע אֱלֹהִים אֶל-קּוֹל הַנַּעַר בַּאֲשֶׁר הוּא-שָׁם "не бойся [что ребенок умрет], потому что услышал Всесильный голос отрока [исходящий] оттуда, где он находится".

- выражение побуждения к действию: "давай-ка поскорее"

יַדָּדְּ בּל "подними мальчика [на ноги] и поддержи его рукой"

"חסדому что Я сделаю его большим народом". – כְּי-לָגוֹי גָדוֹל אֲשִׂימֵננּוּ

# (יט) וַיִּפְקַח אֱלֹהִים אֶת־עֵינֶּיהָ וַהֵּרֶא בְּאֵר מָיָם וַתִּׁלֶדְ וַהְּמַלֵּא אֶת־הַהַּמֶת מַׁיִם וַהַּשְׁקְ אַת־הַנַּעַר:

"י [тут] Всесильный открыл глаза, так что она увидела колодец с водой"; т.е. Всевышний помог ей придти в себя, немного успокоиться, и тогда она неожиданно смогла обнаружить источник воды, который они оба не замечали до сих пор из-за своего подавленного состояния (ср. Берешит 3, 5-7).

Рамбам (Морэ hа-невухим 1, 2): знай, что это слово (חַיַּפְקַח) не употребляется никак иначе, кроме как в смысле "озарение" (прояснение сознания). Оно не связано с восстановлением зрения или открытием глаз в буквальном смысле.

הָנְעַר (תַּלְּדְּ וַתְּמַלֵּא אֶת-הַחֶמֶת, מַיִם, וַתַּשְׁקְ אֶת-הַנָּעַר "она быстро наполнила бурдюк водой и напоила юношу".

וְיָהִי אֱלֹהִים אֶת-הַנַּעַר "Всесильный был с юношей"; т.е. Ишмаэль был успешен в своих лелах

רַיִּגְדָּל – двусмысленное выражение: 1) "стал взрослым", 2) "стал богатым и уважаемым человеком"

ינַשֶּׁב בַּמִּדְבָּר "и поселился в пустыне"; по поводу "пустыни" см. Берешит 14, 6 – וְיַשִּׁב בַּמִּדְבָּר "и сделался стрелком из лука".

# (כא) וַיֵּשֶׁב בִּמִּדְבַּר פָּאָרָן וַתְּקַח־לוֹ אָמֶוֹ אָשֶׁה מֵאֵרִץ מִצְרָיִם: {פּ

"И поселился он в пустыне Паран, и мать взяла ему жену из Мицраима".

כב וַיְהִי בָּעַת הַהָּוֹא וַיָּאֹמֶר אֲבִימֶּלֶךְ וּפִּיכֹל שַׁר־צְּבָאֹוֹ אֶל־אַבְרָהָם לֵאמֶר אֱלֹהַים עִּמְּדְּ בְּכָל אֲשֶׁר־אַתָּה עֹשֶׁה: כג וְעַתָּה הִשְּׁבְעָה לִי בֵאלֹהִים הֵּנָּה אִם־תִּשְׁלֵּר לִי וּלְנִינִי וּלְנֶכְהֵי כַּהֶסֶר אֲשֶׁר־עָשֵׁיתִי עִמְּדְ תַּעֲשֵׁה עִמָּדִי וְעִם־הָאָרֶץ אֲשֶׁר־גַּרְהָה בְּהּ: כר וַיֹּאמֶר אֲבִרָהָ אַבִימֶלֶךְ: כוּ וָיִאמֶר אֲבִימֶלֶךְ לָא יָבַעְתִּי מִי עָשֶׁה אֶת־הַדְּבָּר הַזָּהָ אֲשֵׁר גֵּוְלוּ עַבְבֵי אֲבִימֶלֶך: כוּ וַיַּאמֶר אֲבִימֶלֶךְ לָא יָבַעְתִּי מִי עָשֶׁה אֶת־הַדְּבָּר הַזָּהָ

וְנַם־אַּמָּה לְא־הָנַּדְהָּ לִּי וְנֵם אֲנֹכֵי לְא שָׁטֵעְתִּי בִּלְתִּי הַיְּוֹם: כֹּז וַיִּקֵח אַבְרָהָם צָאן וּבָלֶּר וַיִּתֵּן לַאְבָּרְהָם כֶּתְ הַצָּאן וּבָלֶּר הַיְּהָבְּר וַיִּבְּר הַּבְּרָתִּם מָה הַנָּה שֶׁבַע כְּבָשֹׁת הָאֵלֶה אֲשֶׁר הִצְּבְהְּ לְבַדְּנָה: ל וַיֹּאמֶר אֲבִימֶלֶךְ אֶל־אַבְרָהָם מָיְהִי בַּעֲבוּר מְּהָה־לִי לְעֵּדָה כִּי אֶת־שָּׁבַע כְּבָשֹׁת תִּקַח מִיְּהִי בַּעֲבוּר מְּהָה־לִי לְעַדָּה כִּי חָפַּרְתִּי לְבַדְּנָה: ל וַיִּאמֶר כִּי אֶת־שָׁבַע כְּבָשֹׁת תִּקַח הַהְוּא בְּאֵר שְׁבַע כִּי שֶׁם נִשְּבְעוּ שְׁבִיה עָלִים הַבְּיִם וֹיִבְּיִם בְּבִימֹלֶךְ וּפִיכֹל שַׁר־צְבָאוֹ וַיָּשֶׁבוּ אֶל־אָרָץ בְּלְעִּהְים וְמָים רַבְּעֵר שָׁבַע וַיִּקְרָא־שָׁם בְּשֵּׁם יְהוָה אֵל עוֹלֶם: לר וַיָּנְר הְּבָּעְר שָּבַע וַיִּקְרָא־שָׁם בְּשֵׁם יְהוָה אֵל עוֹלֶם: לר וַיָּנְר הָּר הָבְים בְּבִים וְבִּים בִּים : {פּן

(כב) וַיְהִי בָּעַת הַהָּוֹא וַיָּאמֶר אֲבִימֶּלֶךְ וּפִּיכֹל שַּׁר־צְבָאוֹ אֶל־אַבְרָהָם לֵאמֶר אֱלֹהַים עִמֶּדְ בָּכָל אֲשֶׁר־אָתָה עֹשֵׁה:

9то может быть как имя собственное — Фихоль — у плиштим, так и название должности, т.е. фраза שַׁר-צְּבָאוֹ — "командующий его армией", может быть, появляется в качестве объяснения слова פִּיכֹל

אָטֶּר-אַתָּה עשָׂה – "Всесильный с тобой (= ты преуспеваешь) во всем, что ты делаешь".

#### אָרָהִי בָּעֵת הַהָּוא – когда это случилось?

Можно понять, что это произошло либо после того, как был отослан Ишмаэль, либо после того, как он вырос и женился.

**Даат микра**: это было вскоре после того, как был отослан Ишмаэль: у плиштим пробудились размышления о характере Авраћама.

#### Рашбам не согласен с этим:

Когда у Сары родился Ицхак, авимелех осознал, какие чудеса делает Всевышний для Авраћама, и поэтому именно теперь пришел заключать с ним союз. И таким же образом каждое выражение יְיָהֵי נְּעֵת הַהָּוּא следует объяснять в соответствии с происходящими событиями (в соответствии с контекстом, а не согласно механической последовательности отрывков).

Действительно, выражение וְיָהֵי בָּעֵת הַהָּוֹא может не обязательно означать хронологическую связь между отрывками, но указывает на открытие новой темы (см. Берешит 38, 1). Поэтому эти события могли произойти как ранее (т.е. до изгнания Ишмаэля), так и позднее: "После рассказанного выше прошло много времени (годы), и однажды пришел день, когда случилось то, что рассказано ниже".

(כג) וְעַמָּדָת הִשָּׁבְעָה לֵּי בֵאלֹהִים הַנֶּנְה אָם־תִּשְׁלֵּר לִּי וּלְנִינִי וּלְנֶכְתֵּי כַּחֶׁסֶר אַשֵּר־עַשִּׂיתִי עִמָּדְּ תַּעֲשֵׂה עִמָּדִּי וְעִם־הָאָרֶץ אֲשֶׁר־גַּרְתָּה בֶּה:

ן אַתָּה – выражение, означающее заключение из приведенного выше факта: "и поэтому..." или "так что..."

ה לִי בֵאלֹהִים – "поклянись мне Всесильным"; клятва Именем Всевышнего – это придание юридической силы (תֹקֶף) заключенному союзу (*Даат микра*) – "здесь [в Беэр-Шеве]"

אָם- פּלִי – "если поступишь предательски по отношению ко мне (и моему потомству)"; אָם – начало клятвы, которая является אָל – клятва, содержащая проклятие при условии ее невыполнения; само же содержание проклятия текст Торы обычно опускает (Даат микра)

וּלְנִינִי וּלְנֶכְדִּי – "моему сыну и моему внуку" (**Ункелос**); в современном иврите יִין – "правнук".

#### Что они просят у Авраћама?

Они хотят заключить с ним долгосрочный союз ("мне, моему потомству, моему внуку..."): "что так же как мы сделали тебе *хесед*, так и ты будешь делать [*хесед*] мне и стране, в которой ты жил".

#### Что это означает для Авраћама?

Это значит, что он отказывается от претензий на их землю!

#### Кстати, а какой קסָד сделали ему плиштим?

**Даат микра**: по-видимому, имеется в виду то, что авимелех сказал Авраћаму: "Живи, где тебе нравится" (*Берешит* 20, 15), включая право рыть колодцы (см. псуким קיסָד). Слово יְסֶדְ иногда служить синонимом слова בְּרִית.

(כד) וַיּאמֶר אָבְרָהָם אַנֹכִי אָשֶׁבַעַ:

Авраћам сразу же соглашается: "Я поклянусь".

"И [тут же] Авраћам упрекнул авимелеха по поводу колодца, который отняли рабы авимелеха".

Авраћам сразу же соглашается, но потом упрекает авимелеха за разбой. Т.е. хесед, который сделали плиштим Авраћаму, — это не совсем хесед: слуги авимелеха отбирают колодцы. Колодец (в то время) — это власть над территорией: тот, кому колодец принадлежит, берет оттуда воду, остальные не сунутся в этот район — что им там делать без воды? Очевидно, у Авраћама с плиштим были территориальные проблемы.

"И сказал авимелех: 'Я не знаю, кто это сделал: ведь ты мне ничего не сказал, да я и услышал об этом только сегодня".

Что же отвечает авимелех? "Во-первых, я тут ни при чем; а во-вторых, ты не жаловался!"

"И взял Авраћам овец и коров и дал авимелеху, чтобы они заключили союз".

Этот пасук представляет собой *клаль*. Последующие псуким (כח – לא) – это *прат*.

"А семь овец Авраћам поставил в сторонке".

"Авимелех спросил Авраћама: 'Что это за семь овец, которых ты поставил отдельно?'"

"Эти семь овец ты возьмешь у меня в качестве свидетельства, что  $\underline{s}$  вырыл этот кололеп".

Авраћам говорит авимелеху: "Вот, я вырыл еще один колодец, он мой, и я плачу́ тебе семь овец, за то, что этот колодец – мой. Это будет свидетельством". Т.е. Авраћам роет колодец, и готов заплатить за свой же колодец!

"Поэтому назвали это место Беэр-Шева, ибо там они оба поклялись".

"И после того, как они заключили союз в Беэр-Шеве, авимелех и фихоль, его военачальник, вернулись в свою страну".

Этот пасук подводит итог всей *параши́*: они заключили долгосрочный союз, что Авраћам не имеет претензий к плиштим и не посягнет на их землю.

רַיָּטַע אֶשֶׁל בְּבְאֵר שָׁבַע – "[Авраћам] разбил тамарисковую рощу в Беэр-Шеве"; Авраћам разбил небольшую рощу в качестве дополнительного свидетельства своего права на владение этим участком земли (Ибн Эзра, Радак, Даат микра) – "и [публично] служил там Всевышнему"

אַל עולָם – смысл этого имени: אַלֹהֵי עוֹעָם или אֱלֹהִים בְּכֶל הַזְּמַנִּים – "Всесильный вечности" или "Всесильный всех времен" – т.е. что Всесильный не имеет ограничений во времени: Он – властвует вечно, во все времена: в прошлом, настоящем и будущем; слово עוֹלָם в Танахе выражает время ("вечность"), а не место ("вселенная, мир"), как в современном языке ( $\boldsymbol{\mathcal{A}}$ аат микра).



אָשֶׁל – тамариск (Tamarix aphylla)

(לד) וַיָּגֶר אַבְרָהֶם בָּאֵרִץ פִּלְשָׁתִּים יָמֵים רַבִּים: {פּ

פָּלִשְּתִּים – "и проживал Авраћам в стране плиштим" – "אַבְרָהָם בְּאֶרֶץ פְּלִשְׁתִּים – "много лет" (**Раши**, *Даат микра*); см. также *Берешит* 4, 3.

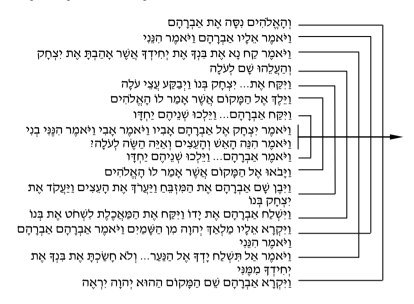
Обратите внимание: Авраћам живет в Беэр-Шеве!

כב א נִיְהִי אַחַר' הַדְּבָרֵים הָאֵּלֶה וְהָאֶלהִים נָפֶּה אֶת־אַבְרָהָם וַיַּאֹמֶר אֵלִיו אַבְרָהָם נִיִּאמֶר הַנְּי: ב נַיִּאמֶר קח־נָא אֶת־בִּנְדָּ אֶת־יְחִיְדְךָּ אֲשֶׁר־אָהַבְתָּ אֶת־יִּצְחָק וְלֶדְ־לְדְּ אֶל־אֵמֶר הַנְּיִי: ב נַיִּאמֶר קח־נָא אֶת־בְּנָה שָׁם לְעֹלֶה עֻל אַתַר הָהָרִים אֲשֶׁר אַמֵּר אֹמֵר אֵלֶיף: ג נַיִּשְׁכֵּם אֵבֶּרְהָם בַּבֹּקֶר וַיַּחֲבֹשׁ אֶת־חֲמֹלוֹ וַיִּקֶּח אֶת־שְׁנֵי נְעָרִיוֹ אִתֹּוֹ וְאֵת יִצְתַק בְּנִוֹ וַיְבַקַע עֲצֵי עַלְה נַיֵּקְם וַנֵּלֵדְ אֵל־הַמָּקוֹם אֲשֵׁר־אָמַר־לִּוֹ הָאֵלהִים:

Рассказ об *акедат Ицхак* — один из наиболее драматичных в Танахе. Он очень короткий, но каждая фраза и каждое слово здесь наполнены глубоким смыслом. В основу литературного построения рассказа положен прием, который в современной литературе называется  $xuasm^5$ . Это вид параллелизма: расположение частей двух параллельных членов в обратном порядке, например: "мы едим, чтобы жить, а не живем, чтобы есть", "жить — хорошо, а хорошо жить — еще лучше". В нашем случае параллельные псуким симметрично расположены по обе стороны от стержня рассказа — пасука, который заключает в себе кульминацию

 $^{5}$  От греческого слова chiasmos — крестообразное расположение в виде греческой буквы X ("xи").

рассказа. Многие песни в Танахе имеют подобное строение: *шират ha-ям*, *шират Двора*, *шират Хана* и др.



Драматизм ситуации, возрастая, достигает наивысшей точки и затем постепенно уменьшается.

יַנְיְהִי, אַחֵר הַדְּבָרִים הָאֵלֶּה – "и вот, после этих событий"; выражение, которое предваряет рассказ о чем-либо, подчеркивая причинно-следственную связь между событиями (см. Берешит 15, 1)

קהָם, נְפָּה אֶת-אַבְרָהָם – "Всесильный испытал Авраћама"; каким образом? В продолжение пасука начинается рассказ об этом испытании

בְרָהָם – "Он сказал ему: Авраһам!"

ן אמר – "и тот ответил:"

"я здесь!"; это выражение готовности выполнить любой приказ (или просьбу, как в пасуке t) (Даат микра).

Что значит וָהָאֶלהִים נְפָּה אֶת אַבְרָהָם – зачем Всевышнему понадобилось испытывать Авраћама: разве Он не знаст, насколько Авраћам ему предан?

**Расаг**, **Рамбам**: это – урок для других: чтобы все учились у Авраћама, как надо себя вести во время испытаний.

עולש, означает "возвеличил" (נְשָׂא), чем перечеркивают весь смысл этой *параши́*. נְּסָה следует понимать в прямом смысле (т.е. "испытал его"). И разумные люди сказали, что есть два возможных варианта для понимания слова נְּסָה первый – испытание человека с целью узнать его будущее (что с ним произойдет при таком

поведении), а второй – познакомиться с ним поближе в настоящем: и это ע есть смысл слова קסה в нашем случае, как написано ниже פי עתה יַדעתי (חבכעה יבה). А Расаг сказал, что слово נסה пришло, чтобы показать его праведность другим людям, подобно тому, как слово ידעתי может означать הודעתי ("сообщил"). Но разве было неизвестно этому гаону, что в момент акеды там не было других людей, даже слуг Авраhама! А другие считают (см. Раши на пасук יָב, אדס לעלה), что וָהַעלֶהוּ שָׁם לָעלָה означает, что Авраһам должен был просто подняться с ним на гору, и уже это засчиталось бы ему как ола (жертва всесожжения). Но Авраћам не знал тайного смысла этого пророчества, и поэтому поспешил было зарезать сына, но Всевышний сказал ему: "Я этого не просил". А третьи говорят, что Авраћам должен был продемонстрировать Ицхаку, как будто он приносит его в жертву [но не резать его на самом деле]. Все эти объяснения понадобились этим гаонам, потому что они исходят с точки зрения, будто невозможно, чтобы после того, как Всевышний приказал сделать чтолибо, Он повелел бы не делать этого. И вот ведь, они не заметили, что левиим заменили первенцев (после выхода из Мицраима первенцы были освящены для служения Всевышнему, но после изготовления золотого тельца они были заменены на левиим). И после того, как пасук говорит והאלהים נסה את אברהם, все эти утверждения теряют всякий смысл (потому что приказ Всевышнего принести Ицхака в жертву был только ради испытания, а не для того, чтобы действительно зарезать Ицхака). И Всевышний испытал Авраћама ради того, чтобы тот получил награду.

**Рашбам** говорит, что мы можем понять, чем была вызвана необходимость этого испытания, если обратим внимание на фразу, с которой начинается наш пасук: האָבֶּרִים הָאֵלֶה – мы уже видели (Берешит 15, 1), что это выражение означает тесную причинно-следственную связь между данной *парашо́й* и предыдущей; ז перед словом הָאֱלֹהִים также обозначает одновременность событий: это испытание произошло непосредственно после הַאָּלֶהִים:

Всякий отрывок, который начинается со слов אַחַר הַדְּבָרִים הָאֵלֶה, связан с предшествующим ему отрывком. Например:

- אַחַר הַדְּבָּרִים הָאֵלֶה (*Берешит* 15, 1) после того, как Авраћам убил четырех царей, Всевышний сказал ему: "Не бойся мести других народов";
- נְיְהִי אַחֲרֵי הַדְּבָרִים הָאֵלֶּה (ниже, пасук כ) после *акедат Ицхак* Авраћам получил известие, что у Бетуэля родилась Ривка;
- אַחַר הַדְּבָרִים הָאֵלֶה (Эствер 3, 1) после того, как Мордехай сообщил о заговоре Бигтана и Тереша, царь Ахашверош возвеличил Амана, который задумал убить Мордехая. И Мордехаю помогло то, что он спас жизнь царя, и Амана повесили.

Также и здесь: после того, как Авраћам заключил союз между собой, своими сыновьями и внуками [с одной стороны] и авимелехом [с другой] и дал тому семь овец, Всевышний разгневался из-за этого на Авраћама: ведь Эрец плиштим — это часть Эрец Кнаан... Поэтому אַבְרָהָם означает "причинил ему мучения и заставил пожалеть о своем поступке", как например:

- הַנְּסֶה דָבֶר אֶלֵיךְ תִּלְאֵה (Иов 4, 2) – "не будет ли беседа тяжела для тебя?";

- יאַ נְּסֹתֶם אָת הי (Шмот 17, 7) "из-за того, что гневили Всевышнего";
- בָּחֶנֵנְי ה׳ וְנֵסֶנְי (*Теһилим* 26, 2) "испытай меня, Всевышний!"
- Т.е. Всевышний говорит Авраћаму: "Возгордился ты сыном, которого Я дал тебе, если позволяешь себе заключать такой союз. А теперь иди и принеси своего сына в жертву: посмотрим, как помогло тебе заключение этого союза!" Кроме того, я нашел в мидраше на книгу *Шмуэль*:
- יְהָרֹא הָרוֹן יְהְיָה בְּלְּיָתִּה יִלְּיִלְּתִּה (Шмуэль 1 6, 1) написано: "семь овец возьми у меня" (Берешит 21, 30). Сказал ему (Авраћаму) Всевышний: "Ты дал ему семь овец. Клянусь, его сыновья будут семь раз воевать с твоими сыновьями и побеждать их". Или иначе: "Клянусь, что его сыновья убьют семь праведников из твоих сыновей: Шимшона, Хофни, Пинхаса, Шауля и троих его сыновей". Или еще: "Клянусь, что его сыновья разрушат семь раз Мишкан". И еще: "Клянусь, что арон һабрит будет в плену у плиштим семь месяцев".

Мидраш, который приводит Рашбам, совершенно четко производит оценку поступка Авраћама.

Т.о. *акедат Ицхак*, по мнению Рашбама – не просто испытание, но наказание для Авраћама. Всевышний говорит ему этим приказом: "Раз тебе не нужна земля, которую Я обещал тебе, то тебе не нужно и потомство. Пойми, Авраћам, что ты делаешь: ты сам, собственноручно, своими поступками – заключением мирного соглашения с плиштим – убиваешь своего сына! Ты лишаешь свое потомство будущего!"

### (ב) ניאטר קַח־נָא אֶת־בִּנְדָּ אֶת־יְחִידְדָּ אֲשֶׁר־אָהַבְּתָּ אֶת־יִצְחָׁק וְלֶּדְּ־לְדְּ אֶל־אֶבִץ הַמִּריַה וְהַעֵּלֵהוּ שֵׁם לִעלָה עַל אָחָד הַהַרִּים אַשֶּׁר אַמֵר אָלִידְ:

- "возьми сейчас же" (Ункелос. Ор ha-хаим)

את-בָּנָךְ אֶת-יָחִידָךְ – "сына твоего, единственного твоего"

רָאָהַרָּתְ – форма прошедшего времени в значении настоящего: "которого ты любишь" (Даат микра)

ן לְעֹלֶהוּ שָׁם לְעֹלֶה – "и принеси его там в жертву"; עלָה – жертва, которая сжигается полностью; в иврите Танаха слово לְהַעֲלוֹת иногда используется в значении "сжечь" или "зажечь", например:

- בהעלתך את-הנרת ( $Eemu\partial bap 8, 2$ ) — "когда будешь зажигать светильники..."

על אַחַד הָהַרִים אַשֶּׁר אֹמֶר אֶלֵיך "на одной из гор, о которой скажу тебе".

Язык этого пасука – וְלֶּדְּ-לְּךְּ אֶל-אֶרֶץ ... אֲשֶׁר אֹמֵר אֵלֶיף – подобен языку первого приказа Всевышнего Авраћаму: קֿרָ-לְּךָ אֲשֶׁר אַרֶּאָרֶץ אֲשֶׁר אַרֶּאָרָ (Берешит 12, 1). Отсюда мы понимаем, что этот пасук – не что иное, как хатима маагаля (жизненного пути) Авраћама.

Почему понадобилось подробное указание: אָת יִּבְחָק אָהַבְּהָ אָשֶׁר אָהַבְּהָ אָת יְבְּרָך אָהַרְ אָהַ בְּנְךּ אָת יְבִרְך אָהַרְ אָהַבְּתָּ אָת יִצְחָק אַת יַצְחָק אַת יַצְחָק אַת יַצְחָק אַר אָהַבָּת אָ

Этот литературный прием (דָּרֶדְ אֲרָכָּה) позволяет добиться большей драматизации: усилить напряжение, передаваемое текстом.

#### Что значит אֱרֵץ הַמֹּרְיָּה?

Обратите внимание: написано אָרֶץ חַמֹרְיָה, а не הַר חַמּרְיָה. Т.е. имеется в виду не какое-то определенное место, а некая обширная местность, подобно Эрец Исраэль или Эрец плиштим.

Ункелос, Расаг: אַרץ הַמֹריַה – "страна (земля) служения".

**Раши**: אַרֵץ הַמֹּרְיַה - Иерусалим.

**Пиитета**, Рашбам, Хизкуни: הָמֶלְיָה בָּמֹרְיָה , т.е. הָמֶלְיָה, т.е. הָמֶלְיָה это то же, что и אָרֶץ הַמּלְיִה (страна эморейцев), потому что в тексте Торы во многих местах слова написаны через *кетив хасер* (отсутствуют буквы א, ה, и или  $\gamma$ ), например:

- אָנְמֵשׁ חֹשָׁדְ (*III.mom* 10, 21) – означает וָנָאמֵשׁ חֹשָׁדּ

 $\mathbf{P}$ адак: על אַחַד הָהָרים – текст не указывает, на какой именно из гор это произойдет, но говорит אָטֶיר אמַר אַליף – так же, как при выходе Авраћама из Харана не было ему сказано, в какую конкретно страну он должен идти.

**Рамбан**: по пшату, הַמּרְיָּה הַמּרְרָּ הַמּוֹר הַמּוֹר הַמּוֹר הַמּוֹר (Шир ha-ширим 4, 6), потому что та земля богата мором (растение, из которого получают благовония — мирра) и другими специями.

**Даат микра**: существует много вариантов объяснения происхождения слова מֹרְיָה: 1) מֹרְיָה "страх перед Всевышним"; 2) אָמוֹרְי ("эморейца"; 3) ביר район, где



Мория исраэлит (Salvia judaica)

распространено растение, которое так называется (Тосафот); 4) אָמַר "Всевышний сказал об этом месте" (Рамбан, пасук ט); 5) הי יִרְאֶה – "Всевышний увидит" (Олам ha-Танах, Расаг на пасук יד).

Только в книге Диврей hа-ямим (2 3, 1) появляется понятие הַרָּיָה. И возможно, что из-за того, что было написано здесь, в книге Берешит, об испытании Авраћама, эту гору и назвали впоследствии הָר הַמּלרַיָּה.

Шомроним сказали: אֶרֶץ הַמֹּרְיָה – это Шхем! Реально ли дойти из Беэр-Шевы до Шхема (около 120 км) пешком за три дня? Ведь расстояние дневного перехода составляет порядка 15-20 км! Понятно, что это утверждение имеет политические цели, а не стремление установить историческую истину.

(ג) וַיַּשְׁבֶּׁם אַבְרָהָם בַּבּׁקֶר וַיַּחֲבֹשׁ אֶת־חֲמֹרוֹ וַיִּקֶּח אֶת־שָׁנֵי נְעָרָיוֹ אִתֹּוֹ וְאָת יִצְחָק בְּגִּוֹ וַיְבַקַּע עֲצֵי עֹלֶה וַיֵּקֶם וַיִּּלֶך אֶל־הַמָּקוֹם אֲשֶׁר־אֲמֵר־לוֹ הָאֶלהִים:

6

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> По военным уставам 18-19 веков нормальный дневной переход пехоты составлял 25 км, на практике армии обычно проходили 18-22 км. Согласно советскому Боевому уставу пехоты (1942 г), нормальный суточный переход полка — 30 км. Разумеется, это все в условиях умеренного европейского климата.

רָהָם בַּבֹּקֶר – "и когда встал Авраћам рано утром"

יַרְחַבֹּשׁ אֶת-חֲמֹרו "то оседлал осла" (для того, чтобы нагрузить на него дрова)

יַּקּח אֶת-שְׁנֵי נְעָרִיו אָתוֹ – "и взял с собой двух своих слуг"

יַבְקּע עְצֵי עֹלָה – "и наломал (или нарубил) дров для жертвы *ола*"; дрова он заготовил заранее, по-видимому, не желая тратить время на их поиски на месте жертвоприношения (*Даат микра*)

וְיָּלֶּם וְיֵּלֶּךְ – "и отправился в путь"; это словосочетание указывает на тяжкие раздумья в душе Авраћама. Сравните:

- זֵיֵרְדוֹ אֲחֵי-יוֹטֵף (Берешит 42, 3) — братья Йосефа первый раз спускаются в Мицраим. А когда они спускаются во второй раз, то написано:



קמור – домашний осел (Equus asinus)

- וַיָּקְמוּ וַיֵּרְדוּ מִצְרִיִם (там же, 43, 15) – они озабочены тем, что их ожидает в Мицраиме (*Даат микра*)

קים אָשֶׁר-אָמַר-לוֹ הָאֶלהִים – "к тому месту, о котором сказал ему Всесильный".

בְּנִים הַשְּׁלִישִׁי נִישָּׁא אַבְרָהָם אֶת־עִינִיו נַיִּלְא אֶת־הַמְּּלְוֹם מֵלְהֹּלְ: הַ נַיֹּאָמֶר אַבְרָהָם
בְּנִים הַשְּׁלִישִׁי נִישָּׁא אַבְרָהָם אֶת־עֵצֵי הַעֹּלָה נַיָּשֶׁם עַל־יִצְחָק בְּנֹוֹ נַיִּקְח בְּיָרֹ אֶת־הָמֵּאְ בַּיְרֹהָם אֶת־בְצֵיִי הַעְלָה נַיְּשֶׁם עַל־יִצְחָק בְּנֹוֹ נַיִּקְח בְּיְרֹ אֶת־הָאֵשׁ אֶל־הִם וֹיִּבְּח בִּיְרֹהָם אָבִיוֹ נַיְּאֹמֶר הָנֵּנֵי בְנִי נַיֹּאֹמֶר הָנֵּנֵי הַנִּיְלְהִים נַיִּאמֶר הָנָּנֵי הַנְּעָרְ הַבְּיִלְרֹה בְנֵי נַיִּלְכָּוּ שְׁנִיהְם אָת־רְלוֹ הַשֶּׁת־הַנְּיֹ הַשְּׁלְהִים נַיְּאָרְהָם אֶת־בְּיִוֹ נַיִּלְה בְּנִי נַיִּלְכָּוּ שְׁנִיהָם מִחְבְּנִי יִבְּנִי וְנִיּשְׁלְח הַבְּנִי הַנְיְבְּה אָלְ־הִם נִיְאָמֶר הָנָּנִי בְּנִי וְיִבְּלְה מְחִבְּיִם וְאָלָה מְחִבְּנִי וְנִיּלְה מְתְרַהְם אֶת־בְּנְוֹם מִלְעַלְ לְעֵבְים וְאָבְרָהָם אֶת־בְּנְלִם אָת־הָבְּוֹן מַלְאַךְ אֶת־הָמָּאְר הָנְעִילְ אַבְּיִרְהָם אֶת־בְּנְוֹי נַיְלְבָּי וְנִישְׁלְח אֵבְרָהָם אֶת־בְּיִלְ אָתְרֹבְנְעִים וְיִאְלָה מְחִבְּיִלְ אֶתְרֹבְּנִי וְנִיּעְלְה מְּתִישְׁלִם וְיִּאְלְה יְבְּנְיוֹ נַיַּלְּה אָת־הָאָלִם וֹ יִיְאָמֶר אָלְה מָחֵת בְּנְיוֹ נַיַּלְבְיּ אְנִים בְּיִּבְיוֹ נַיִּלְבְּי אְנִייוֹ נַיִּלְבְּי אְנִייוֹ נַיִּלְבְּי אְנִישְׁ אַרְיִים אֵתְבְּבְּיוֹ מִיְלְבְיּי וְנִישְׁלְח בְּיִבְּיוֹ נַיַּלְבְּי אְנִייוֹ נַיִּלְשְׁ אֵבְרָהְם אָת־בְּנִיוֹ נַיַּלְבְּי וְנִישְׁלְח הְבִּיוֹם מְנִילְם בְּבְּיוֹ נַיַּלְבְּי וְנִישְׁרְא אֵלְרְהָבְּיוֹ נַיִּלְבְּי אְנִייִוּ נַיִּעְלְה לְּעִילְ נַיִּעְלָה לְּנִיעְלוֹ נַיַּלְבְּי וְנִישְׁרְהוֹ לְנִישְׁבְּיוֹ וְנִישְׁבְּתוֹ בְּיִבְּיוֹ בְיִינְיִים בְּיוֹבְיּיוֹ שְׁבְּיִים בְּיִינְיוֹ נַיִּלְבְיוֹ מְנִינְיוֹ נַיִּלְם בְּמִינְיוֹ מְיִבְּיוֹ מְנִייְם בְּעִילְם בְּיוֹים בְיוֹים בְּיּנְישְׁ בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיִיבְיּים בְּיוֹי שְׁבְיוֹם בְּעִילְים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיִילְם בְּיוֹים בְּעְבְּיוֹ מְיִבְיוֹ בְיוֹי בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹבְיוֹ נְיִשְׁבְיוֹ מְיּבְיוֹם בְּיִים בְּיוֹי בְיּבְיוֹם בְּיוֹבְיוֹ נְיִילְם בְּיוֹי וְנִישְׁבְיוֹ בְּיוֹי בְיוֹים בְּיוֹי בְיּיוֹם בְּעִילְים בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיוֹי וְיוֹי וְיִילְיוֹם בְּיוֹים בְּיוֹי וְ

# (ר) בַּיֵּוֹם הַשְּׁלִישִּׁי וַיִּשָּׂא אַבְרָהָם אֶת־עֵינָיו וַיִּרָא אֶת־הַמָּקוֹם מֵרְחְק:

"На третий день [после выхода из Беэр-Шевы] Авраћам, наконец, увидел вдали то место [которое было ему нужно]".

За три дня они могли пройти пешком около 60 км. Это вполне может быть в районе современного Иерусалима.

Ибн Эзра обращает здесь внимание на возраст Ицхака во время описываемых событий.

**Ибн Эзра**: наши мудрецы сказали, что Ицхаку в это время было уже 37 лет. И если это получено по традиции с Синая, то мы примем это. Но если логически рассудить, то [по пшату] это неверно, потому что *хазаль* сказали это [не в качестве пшата, а в агаде] с целью подчеркнуть праведность Ицхака, и указать, что его награда вдвое больше награды отца, потому что он по своей воле был готов стать жертвой. Но текст ничего не говорит о возрасте Ицхака. А другие говорят, что Ицхаку было пять лет, и это тоже невозможно, ведь он сам нес дрова! А разумнее всего мнение, что ему было около тринадцати лет, и отец заставил его идти с ним и связал его против его воли. Тому доказательство, что отец скрыл от него цель их похода, сказав: "Всевышний найдет жертву", потому что если бы он прямо сказал ему "Ты – жертва", то Ицхак, наверное, сбежал бы от него.

Обратите внимание на эти слова Ибн Эзры. Мы вернемся к обсуждению вопроса о возрасте Ицхака в начале *параши́ Хаей Сара*.

יאמר אַבְרָהָם אֵל-נְעָרִיו – "тогда сказал Авраћам своим слугам:"

ישְבּוּ-לֶכֶם פֿה עִם-הַחֲמוֹר וַאָאָנִי וְהַנַּעַר גֵלְכָה "останьтесь здесь, вместе с ослом, а мы с этим юношей пойдем"

עד-כה – עד-כה – как бы указывая пальцем: "вон туда"

ן אָליכֶם (בּשְׁתַּחְוֶה, וְנָשִׁוּבָה אֲלִיכֶם "ע как поклонимся (= проведем там служение), так сразу вернемся к вам".

#### Почему Авраћам приказал слугам остаться?

Радак: парни поняли, что Авраћам собирается принести жертву, потому что они несли с собой дрова и огонь.

Сфорно: Авраћам приказал им остаться, чтобы они не помешали [ему во время принесения Ицхака в жертву].

Авраћам понимал, что идет на проблематичную вещь: слуги могли бы помешать ему, решив, что он сошел с ума.

#### Агада

Берешит раба 56: Авраћам издали увидел облако над горой. Он спросил: "Ицхак, сын мой, видишь ли ты то же, что и я вижу?" Ицхак ответил ему: "Да". Авраћам сказал двум своим слугам (агада не упоминает их по именам): "Вы видите то, что я вижу?" Те ответили ему: "Нет". "Раз вы не видите, то сидите себе здесь с ослом, потому что вы подобны ослу!".

Мы уже обсуждали эту агаду во вступительной статье "Пшат и драш" (см. пример 6). Приведем здесь еще один возможный вариант ее объяснения: эта агада носит политический характер, отражая теологическую полемику, которая велась в Эрец Исраэль между евреями и представителями других религий. Агада в

завуалированной форме унижает язычников и христиан, указывая, что они не способны увидеть истину ("облако над горой" = uxuna), в чем подобны ослам.

### (ו) וַיִּלֶּח אַבְרָהָם אֶת־עֲצֵי הֵעֹלָה וַיָּשֶׁם עַל־יִצְחָק בְּנֹוֹ וַיִּקַּח בְּיָדֹוֹ אֶת־הָאֵשׁ וָאֵת־הַמַּאֵכֵלִת וַיֵּלְכִּוּ שִׁנִיהִם יַחָבּו:

"Взял Авраћам дрова для [сжигания] жертвы и положил на Ицхака, своего сына, а сам взял в руку огонь и нож; и пошли они вместе".

וַיֵּלְכוּ שְׁנֵיהֶם יַחְדָּו – продолжение нарастания напряженности; – редкое название для ножа.

**Раши:** קּמַאֲכֶּלָת – так называется нож, потому что он "поедает" плоть. Сравните:

- יְחַרְבִּי תֹּאכַל בָּשֶׂר (Дварим 32, 42) – "меч мой пожрет плоть".

Одно из описательных качеств меча, встречающееся в Танахе: "- т.е. "обоюдоострый меч" (буквально: "меч с двумя ртами"). Также устойчивым выражением является הַכּוּ לְפִי חָרֶב – буквально: "побили их ртом меча", а не "в соответствии с мечом".



Слева: заточка кремниевого ножа. Справа: забой скота (египетский барельеф)



Обоюдоострый кнаанский меч

(ז) וַיֹּאמֶר יִצְחָׁק אֶל־אַבְרָהֲם אָבִיוֹ וַיַּאמֶר אָבִּי וַיִּאמֶר הָנָּנֵי בְנַיְ וַיֹּאמֶר הִנָּה הָאֵשׂ וְהַעַצִּים וָאֵיֵה הַשֵּׂה לִעֹלֵה:

י בני בני – "и тот ответил: я здесь, сынок"

יהַנָּה הָאֵשׁ וְהָעֵצִים, וְאַצֵּים, וְאַנֵּה הַשָּׂה לְעֹלָה — "ты приготовил огонь и дрова, но [не позаботился о самом главном:] где [ты собираешься найти] животное для жертвы?" (Даат микра); אָה В Танахе — любое животное, относящееся к мелкому рогатому скоту: овцам или козам, как молодым, так и взрослым. В современном иврите это слово обычно обозначает ягненка.

עּבְרָהָם – "и ответил Авраћам:"

אַלהִים יָרָאָה-לו – "Всесильный выберет себе"; сравните:

- וְעַתָּה יֵרֶא פַרְעֹה אִישׁ נְבוֹן וְחָכָם (*Берешит* 41, 33) "пусть же фараон выберет умного чеповека":
- בְּכָל-מֶקוֹם אֲשֶׁר תִּרְאָה (Дварим 12, 13) "в любом месте, которое выберешь (= где захочешь, по своему усмотрению)"

קּלֶלה, בְּנִי – "ягненка для жертвы всесожжения, сынок"; обратите внимание на расстановку знаков препинания: обращение "сын мой" отделено от остальной фразы – мы вернемся к этому чуть ниже

יַניְלְכוּ שְׁנֵיהֶם יַחְדָּר – "и [так] они оба шли – вместе"; поскольку их диалог на этом закончился, пасук возвращается к процессу подъема в гору, используя повторение фразы из пасука ז: это указывает читателю, что диалог отца с сыном происходил по мере продвижения к цели.

Раши: несмотря на то, что Ицхак понял из ответа отца, что именно он и будет жертвой, написано יְנִילְכוּ שְׁנֵיהֶם יַחְדָּוּ – единодушно (оба с одним желанием – выполнить волю Всевышнего).

Радак: ответ Авраћама был двусмысленным: с одной стороны, его можно понять как: "Всевышний знает, кто будет жертвой, и приготовит нам животное для нее", а с другой стороны это можно понять как: "Всевышний знает, кто будет жертвой, и эта жертва — ты, сын мой". И Ицхак понял так, что именно он и будет жертвой. И поэтому написано אַנֶּיכֶּנוֹ עַנֵּיכֶנוֹ עַנִיכְנוֹ עַנְיַכְנוֹ יַתְנַיְ – единодушно, т.к. сын из любви [к Всевышнему] принял это и был готов принести себя в жертву ради Всевышнего.

Псуким ¬¬¬ – наиболее напряженное место с литературной точки зрения.

#### **Агада**

**Раши** (в пасуке 1) отмечает, что Ицхаку не была известна истинная цель их восхожления:

נְיַלְכוּ שְׁנֵיהֶם יַחְדָּו — Авраћам, который знал, что идет приносить в жертву сына, шел с такой же готовностью и радостью, как и Ицхак, который ни о чем не подозревал.

А в нашем пасуке Раши хочет сказать, что в повторении фразы וַיֵּלְכוּ שְׁנֵיהֶם יַחְדָּוּ содержится намек на то, что намерения отца стали понятны Ицхаку:

יַרְאֶה-לּל הַשֶּׂה – то есть увидит и выберет для Себя ягненка, а если нет ягненка, то לְּעֶלָה בְּנִי – "в качестве жертвы всесожжения [будет] мой сын". И хотя Ицхак понял, что он идет на заклание, [также и теперь] "шли они оба вместе", единодушно.

Понятно, что это мнение не является пшатом, поскольку оно игнорирует таамей hа-микра: таамей разделяет филма – довольно сильная "запятая" – под словом לְּעָלֶה разделяет между ним и словом בָּנֶּי

Это мнение Раши представляет собой парафраз агады из *Берешит раба* 56, 4: "Всесильный выберет себе ягненка, сын мой, а если нет – ты ягненок для жертвы, сын мой. И пошли они оба вместе – один связать, а другой – быть связанным, один – принести в жертву, а другой – быть принесенным в жертву".

Что хочет сказать агада?

Агада хочет представить Ицхака в качестве образца человека, который готов к самопожертвованию ради *мицвот* (приказов, заповедей) Всевышнего. Это было очень важно подчеркнуть в эпоху преследований (как греческих, так и римских), чтобы поддержать дух народа, укрепить его стойкость перед лицом преследователей.

# (ט) נִיָּבֹאוּ אֱל־הַמָּקוֹם אֲשֶׁר אֲמַר־לָוֹ הָאֱלֹהִים נַיִּבֶן שֶׁם אַבְרָהָם אֶת־הַמִּזְבֵּׁה וַיַּצְרְדְ אָת־הֵעצִים וַיִּעֲלִר אֶת־יִצְחָק בְּנוֹ נִיֶשֶׁם אֹתוֹ עַל־הַמִּזְבֵּׁה מִמַּעַל לֵעצִים:

יים אָשֶׁר אָמַר-לוֹ הָאֶלהִים "а когда они пришли на место, о котором сказал Всесильный"

יַפָּרָהָם אֶת-הַמְּןבֶּחַ "то построил там Авраһам жертвенник" – וַיִּכֶן שָׁם אַבְּרָהָם אֶת-הַמִּן

ינַעַלדְּ אֶת-הָעֵצִים – "и разложил дрова (определенным способом – чтобы потом вся жертва сгорела полностью)"

בנוֹ – "a [затем] связал Ицхаку, своему сыну, руки и ноги" ( $\mathbf{Pamu}$ ) – "נְּצָּלְּדֹ אֶת-יִּצְחָק בְּנוֹ – "и уложил его на жертвенник" – ממעל לעצים – "поверх дров".

Радак: сейчас, в пророческом видении, Всевышний показал ему определенное место.

Рамбан: с этих пор это место стало называться הַר הַמּרְיַה.

# (י) וַיִּשְׁלַח אַבְרָהָם אֶת־יָדֹוֹ וַיִּקַח אֶת־הַמַּאֲכֶלֶת לִשְׁחְט אֶת־בְּנְוֹ:

"Но когда Авраћам протянул руку и взял нож, чтобы зарезать своего сына".

# (יא) וַיִּקְרָא אֵלֶיו מַלְאַדְ יִהנָה מִן־הַשֶּׁמַׁיִם וַיִּאמֵר אַבְרָהָם וּאַבְרָהָם וַיִּאמֵר הָנֵּנִי:

ן נּיִּאָרָר אַלָּאַדְּ ה׳, מְן-הַשְּׁמַיִם נִיּאמֶר – "[как вдруг] обратился к нему мал'ах Всевышнего с небес и сказал:"

אַבְרָהָם אַבְרָהָם אַבְרָהָם "Авраћам! Авраћам!"; двойное обращение означает настойчивое привлечение внимания, чтобы он не успел зарезать сына (Ибн Эзра, Радак, Хизкуни)

יאמֶר – "и́ сказал [Авраһам]:"

רהנני – см. пасук א.

(יב) וַיֹּאמֶר אֵל־תִּשְׁלַח יָדְדְּ אֶל־תַנַּער וְאַל־תַּעַשׁ לוֹ מְאָוּמָה כֵּי וּ עַתֵּה יָדִיעְתִּי כְּי־יְרֵא אֵלֹהִים אַתָּה וִלְא חָשַׂכִתּ אַת־בִּנְהְ אַת־יִחִידְךְּ מְמֵנִּי:

ן יאמֶר – "[тогда] сказал [мал'ах]:"

יַדְדּ אֶל-הַנַּעַר "не заноси своей руки на юношу"

אַל-תַּעשׁ לו מְאוֹמָה "и не делай ему ничего" – т.е. ничего, что могло бы принести ему вред

קי עָתָה יָדַעְתִי – "потому что теперь Я знаю": это прошедшее время в значении настоящего (ср. выше, пасук ב)

קייַרָא אֱלֹהִים אַתָּה – "что ты боишься Всесильного"; страх перед Всевышним, который проистекает из осознания Его величия, возвышенности (а не из страха наказания) – это наивысшее достоинство в душе человека (р.Ш.Р.Гирш)

יןלא חָשַׂרְתָּ אֶת-בְּּנְךְּ אֶת-יְחִיּדְךְּ מִנֶּנִי – "что даже не пожалел своего единственного сына ради Меня"; с помощью дополнительного определения אָת-יְחִידְּךְ מִנֶּנִי пасук делает смысловое ударение, что в русском языке принято делать путем выделения слова (например, путем подчеркивания или выделения жирным шрифтом).

#### Что значит "теперь Я знаю" – а раньше не знал?

Вообще, что особенного в поступке Авраћама, который был готов принести в жертву собственного сына? Подобное поведение в эпоху Танаха не было чем-то из ряда вон выходящим. Так, например, Меша, царь Моава, принес в жертву своего сына, чтобы снять осаду с города:

- לָאָרֶץ נַיְּשְׁלֵיו נִיָּשָׁבּוּ לַאָרָץ קָּרְאַל נִיְּסְעוּ מֵעָלָיו נִיָּשָׁבּוּ לָאָרֶץ הַחְמָה נַיְהִי קֶצֶף-נָּדוֹל עַל יִשְּׂרָאֵל נַיִּסְעוּ מֵעָלָיו נִיָּשָׁבּוּ לָאָרֶץ (Млахим  $2\ 3,\ 27)$  — и это даже ему помогло!

Также и в Древней Греции были распространены истории о людях, которые были готовы принести своих детей в жертву божеству, но в последнее мгновение человек был заменен животным. Наиболее известен рассказ об Агамемноне, которому было приказано принести в жертву дочь Ифигению, с целью преуспеть в походе против Трои. Однако Артемида заменила человеческую жертву ланью, а Ифигения стала жрицей богини.

Уже Филон Александрийский указывает на принципиальное отличие *акедат Ицхак* от других подобных историй: Авраћам пошел на это не из страха и не ради личной выгоды: не для того, чтобы исполнить некий общепринятый обычай или чтобы избавиться от опасности, но только лишь с целью выполнить приказ Творца и проявить свою преданность Всевышнему.

Заметьте также, что в книге *Берешит* не сказано впрямую, что кто-то служит *аводе заре*: ни *авимелех*, ни *пар'о*, ни жители Сдома! Все – "праведники"! Это сделано для того, чтобы противопоставить их веру вере Авраћама: выполнять волю Всевышнего *пи-шма* – т.е. не ради награды и не из страха наказания, а лишь потому, что это – истина.

Раши, Расаг: עַתַּה יַדְעָתִּי – "ты показал всем..."

Рашбам: "сейчас Я вижу, и стало известно на весь мир, что ты – יְרֵא יְרֵא (Рашбам совмещает два предыдущих объяснения.)

Сфорно: это сказал мал'ах, а не ha-Шем.

Для Авраћама это было главным испытанием его верности Всевышнему, покорности и страха перед Ним. Разве не сам Бог чудесным образом (в 100 лет!) дал Авраћаму этого сына, обещал, что из него выйдет народ, которому сам Всевышний будет Богом, и что из его потомков выйдут цари. Многочисленный,

населяющий святую землю? Уже поэтому Авраћам мог бы не воспринять всерьез приказ принести Ицхака в жертву. Или подумать: ради самого Всевышнего, ради жизни будущего народа, который будет служить Ему и освящать Его имя, я не имею права умертвить Ицхака! Уже не говоря об отцовской любви к единственному сыну, рожденному старой женой. От этих и других мыслей и чувств Авраћам отрекается перед безоговорочным признанием верховенства воли Всевышнего.

# (יג) נִיּשָּׂא אַבְרָהָם אֶת־עִינִּיו נַיַּרְא וְהִנָּה־אַׁיִל אַחֵּר נֵאֶחֵז בַּסְבַךְ בְּקַרְגָיו נַיֵּלֶךְ אַבְרָהָם נַיָּקֵח אֶת־הָאַיִל נַיַּצֵלֵהוּ לְעֹלֶה תַּחַת בְּנִוֹ:

ן אַרָהָם אָת-עֵינָיו, וַיַּרְא אַבְרָהָם אָת-עֵינָיו, וַיַּרְא "и когда поднял Авраћам глаза и взглянул"; возвышенный стиль для выражения состояния, когда некто видит нечто новое для себя (ср. Берешит 13, 10; 18, 2)

יְהְנֵּה – "то вдруг [увидел]"; выражение, которое указывает на элемент неожиданности

איל – баран

ינֶאָתַז בַּסְבַךּ בְּקַרְנָיו – "запутался рогами в чаще"; סְבַךּ – лес (или роща), и даже отдельное ветвистое дерево ( $\it Даат \ \it muкрa$ )

אָת-הַאַיִל – "Авраһам быстро схватил барана" – וְיֵלֶדְ אַבְרָהַם וְיָּקַח אֶת-הָאַיִל – "Авраһам быстро схватил барана"

יניַעַלָהוּ לְעֹלָה תַּחַת בְּנוֹ – "и принес его в жертву вместо своего сына".

#### Что значит אַתר?

**Ункелос, Раши, Расаг**: такой пасук называется מְקרָא הְלּרֶס – здесь надо изменить порядок слов: "<u>после этого</u> посмотрел Авраћам на деревья".

Рашбам: это מְקְרֶא חָסֵר – здесь не хватает ו перед ואַחַר – וֹאַחַר . т.е. Авраһам увидел, что идет баран, и потом он (баран) запутался в чаще.

**Пшитета**, **Септуагинта**: אֶחָד = אָחָד "вот, один баран запутался в чаще".

**Даат микра**: еще одно объяснение производит слово אַחַר из выражения в масехет Бава батра (93а): נְמָל הָאוֹחֵר בֵּין = Раши там объясняет, что הַגְּמַלִּים "буйствует, взбесился" (затевает драки с



אַיִל – дикий баран (Ovis orientalis)

другими верблюдами). Тогда фраза приобретает значение: "вот, баран бъется, запутавшись рогами в чаще".

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> См. "Введение", статья "Основные правила в изучении Письменной Торы", глава "Стилевые особенности Танаха", раздел "Использование глаголов в качестве наречий".

יר נִיּקְרָא אַבְרָהָם שֵׁם־הַמָּקוֹם הַהְּוּא יְהנָה וְיִרְאֶה אֲשֶׁר וְיִּבְאָר הַיִּׁוֹם בְּהַר יְהְוָה אַל יַרְאֶה: מוּ נִיִּקְרָא מַלְאַךְ יְהוָה אֶל־אַבְרָהָם שֵׁנִית מִן־הַשְּׁמֵּיִם וֹנְיּאָטֶר בִּי נִשְּׁבְּעְתִי בִּיִּבְרָךְ אַבְּרָרָךְ וְהַרְבָּה אַרְבָּה אֶת־הַדְּבֶּר הַיָּה וְלֹא חָשֻׂכְתִּ אֶת־בִּּנְךָ אַשֶּׁר עַל־שְׂבָּת הַיְּם וְיִרְשׁ זַרְשָׁךְ אָת שַׁעַר אִיבְיוּ: יח וְהִתְּבֵּרְכִיּ בְזִרְעֲדְ כְּל נִּוֹיֵ הָאָרֶץ עַּקְבְּעִ שְׁמַעְתָּהְ בְּלְלִי: יש נַיֵּשֶׁב אַבְרָהָם אֶל־נְעָרָיוֹ נַיָּכְמוּ נַיֵּלְכְוּ יַחְדָּוֹ אֶל־בְּאֵרָ שְׁבַע נַיֵּשֶׁב שָׁבְרָהָם בִּבְאֵר שֲׁבַע: {a}

(יד) וַיִּקְרָא אַבְרָהָם שֵׁם־הַמָּקוֹם הַהָּוּא יְהנָה וּ יִרְאֶה אֲשֶׁר ׁ יֵאָמֵר הַיֹּוֹם בְּהַר יְהנָה יֵרָאֵה:

יַּקְרָה שַׁם-הַפֶּקוֹם הַהוּא – "и Авраһам назвал то место"

יְהְּהָה יִרְאֶּה "Всевышний увидит [и выручит]"; название содержит намек на слова Авраћама Ицхаку: "Всесильный увидит (= выберет) для себя жертву" (пасук ח), и на удивительное исполнение этих слов в пасуке יג "И вдруг увидел барана"

אָשֶׁר יַאָמֵר הַיּוֹם – "как говорится"; это – слова самой Торы, а не Авраћама (**Даат микра**)

יהְנָה יֵרְאֶה "на горе Всевышний явится [тем, кого Он изберет]"; другое объяснение: "на горе Всевышнего предстанет [человек перед Ним]" (Даат микра).

#### Что значит הייום?

Раши (הַלִּים): эта фраза предназначена для будущих читателей, подобно тому, как фраза עד הַיִּים הַיָּיָם, которая часто встречается в Танахе, понимается каждым новым поколением, читающим этот пасук, как то время, в котором они находятся.

Иными словами, фраза עד הַיּוֹם הַגַּה имеет значение "навсегда" (לַעוֹלֶם).

Ибн Эзра: то же, что и в начале книги Дварим.

Ибн Эзра намекает на свой комментарий к *Дварим* 1, 2. Мы рассмотрим его на своем месте.

**Радак**: это в будущем, когда будет построен Храм, скажут: "Здесь был принесен в жертву Ицхак".

(טו) וַיִּקְרָא מַלְאַךְ יְהוָה אֶל־אַבְרָהָם שׁנִית מִן־הַשְּׁמֵיִם:

"И воззвал мал'ах Всевышнего к Авраћаму вторично с небес".

(מז) וַיִּאמֶר בִּי נִשְׁבַּעְתִּי נְאָם־יְהוֶה בִּי יַעַן אֲשֶׁר עָשִּׁיתָ אֶת־הַדָּבֵר הַזֶּּה וְלֹא חָשַּׂכְתְּ אַת־בִּּנְדְּ אֵת־יִחִיבֵדְּ:

ן "и сказал [*мал'ах*, от имени Всевышнего]:" – "и сказал [мал'ах, от имени Всевышнего]:" – בי נִשְׁבַּעְתִּי – "собой, своей сутью, клянусь"

יְהְוָה – это сказано, чтобы Авраћам не подумал ошибочно, что мал'ах клянется, а не Всевышний (**Даат микра**)

יקָר הַזֶּר הַדְּבָר הַזֶּה" что поскольку ты совершил это" – "что поскольку ты совершил это"

יולא חָשַׂכְתָּ אֵת-בָּנְדְ אֵת-יִחְידֵדְ "не пожалев своего единственного сына".

# (יז) בִּי־בָרֵך אָבֶרֶכְדֹּ וְהַרְבָּה אַרְבֶּה אֵת־זַרְעַדְּ' בְּכְוֹכְבֵי הַשָּׁמַּיִם וְכַחוֹל אֲשֶׁר עַל־שָּׂבַּת הַיָּם וְיִרַשׁ זַרְעַדְּ אָת שֲעַר אִיָבֵיו:

қсұ אָבֶרֶלְּף "то Я благословлю тебя"; добавление формы макор (בְּרַךְּ אֲבֶרֶלְּף " словорит: "не просто благословлю, а <u>очень-очень</u> благословлю"; эти слова представляют собой клаль, а далее следуют подробности — в чем же заключается это благословение Всевышнего (Даат микра)

קָּכָּר אָלָּיְ הָשְּׁמֵיִם וְכַחוֹל אֲשֶׁר עַל-שְּׂבַּת הַיָּס – "הַרְבָּה אָת-זַרְעָּך כְּלֹּכְבֵי הַשְּׁמֵיִם וְכַחוֹל אֲשֶׁר עַל-שְׂבַּת הַיָּס – "ס<u>יפוא - "סיפוא - "ס</u>

ייִרְשׁ אַרְעָּר אַת שַּׁעַר אֹיְבָיין – "и овладеет потомство твое вратами своих врагов"; образное выражение, означающее захват земли.

יָהְתָּבֶּרְכוּ בְזַרְעֲדְ כֹּל גּוֹיֵי הָאָרֶץ – cp. *Eepeuum* 12, 3

עֶקֶב אֲשֶׁר שָׁמַעְתָּ בְּקֹלִי – "в следствие того, что ты исполнил все, что Я тебе приказал"; – выражение назначения награды: "за то, что...".

Восстанавливаются прежние обещания: потомство и земля.

"После этого Авраћам вернулся к своим людям, и они двинулись вместе в Беэр-Шеву; и Авраћам надолго осел в Беэр-Шеве".

Обратите внимание: Авраћам возвращается в Беэр-Шеву! Это пригодится нам в начале следующей главы.



Тель Беэр-Шева

כ וַיָהִי אַחַרֵי הַדְּבָרֵים הָאֵּלֶה וַיֻּגַּר לְאַבְרָהָם לֵאמֶר הַנֵּה יֵלְדָה מִלְכֵּה נִם־הַוֹא בָּנִים לְנָחָוֹר אָחֵיד: כא אֶת־עִּיץ בְּכֹרְוֹ וְאֶת־בְּוֹז אָחֵיו וְאֶת־קְמוֹאֵל אֲבִי אֲרֶם: כב וְאֶת־בֶּשֶׂר וְאֶת־חֲלוֹ וְאֶת־בְּלְדָּשׁ וְאֶת־יִדְלָךְ וְאָת בְּתוּאֵל: כּנ וּבְתוּאֵל יָלַר אֶת־רְבָּקָה שְׁמֹנֵה אֵלֶהֹ יֵלְדָה מִלְבָּה לְנָחֻוֹר אֲחִי אַבְרָהֶם: כד וּפִּילַנְשֻׁוֹ וּשְׁמָה רְאוּמָה וַתָּלֶד נַם־הוֹא אֶת־מֵצְכָה: {פּ}
אֶת־מֵצְבָח וְאֶת־הַחַשׁ וְאֶת־מַצְבָה: {פּ}

# (כ) וַיְהִׁי אָחֲבִי הַדְּבָבִים הָאֵּלֶּה וַיָּגַּד לְאַבְרָהָם לֵאמֶׁר הָנֵּה וֶלְדָּה מִלְבֶּה נִם־הָוֹא בַּנִים לִנְחֵוֹר אָחֵיד:

רים הָאֵלֶּה – "и вот, после этих событий"; т.е. это было сообщено Авраћаму сразу после вышеописанных событий (см. пасук к, комментарий Рашбама); по мнению Раши, эта параша не связана по времени с предыдущей (см. его комментарий на Берешит 15, 1)

וַיָּגַד לְאַבְרָהָם "было сообщено Авраһаму".

это слово играет здесь роль двоеточия :

קנחור אָחִיף בּנִים לָנָחוֹר מִלְכָּה מִלְכָּה מִלְכָּה בָּנִים לְנָחוֹר אָחִיף – "вот, Милка тоже родила сыновей твоему брату, Нахору".

אָת-עוּץ בְּכֹרוֹ, וְאֶת-בּוּז אָחִיו – "Уца, первенца его, и Бу́за, брата его"; עוּץ – возможно, смысл имени Уц связан со словом עַנֶּה ("совет"), которое зачастую является синонимом мудрости; עַנָּה – значение имени неясно

אָבָר אָבָר אָבָר אַרָס – это, очевидно, не означает "и Кемуэ́ля, родоначальника Арама": ранее (Берешит 10, 22-23) отцом Арама был назван Шем. Здесь אָבָּר אַבָּר אַבּר значение "населяющий (земли Арама)" либо "основатель царства в Араме". Подобному употреблению этого слова много примеров в Танахе. Значение имени подобно именам יְקמִנְאָל (Диврей ha-ямим 1 2, 41; 3, 18) אָלְיָקִים (Йешаяһу 22, 20 и др.) (Даат микра).

"И Кеседа, и Хазо, и Пильдаша, и Идлафа, и Бетуэля".

– возможно, назван по месту рождения – אוֹר כַּשְׂדִּים – где поначалу проживала семья его отца (см. Берешит 11, 28 и 31), либо по имени народа – הַכַּשְׂדִּים – которые занимали обширные территории в этом районе

– возможно, что это имя – сокращенная форма от מְזִילן (Млахим 1 15, 18) или מָנְיֵלן (там же 19, 15) (имена основателей царских династий в Дамаске), т.е. "видел [бога]"

פלדש ואת-ידלף – значение имен не ясно

— смысл имени: בית-אֵל. Сравните: קתול ( $\check{M}ehowya$  19, 4) = בתואַל (Диврей ha-ямим 1 4, 30) בית-אֵל (UMyэль 1 30, 27) (**Даат микра**).

### (כג) וּבְתוּאֵל יָלֶד אֶת־רְבָקָה שָׁמֹנֶה אֶּלֶה יֻלְדֵה מִלְכַּה לְנַחְוֹר אֲחֵי אַבְרָהַם:

רַבְקָה אֶת-רְבָקָה "Бетуэль же родил Ривку"; רְבָקָה – значение имени: "мягкая и нежная, поступает с любовью" (основания для этого из аккадского языка); по

другому мнению, это имя означает "тёлка", сравните: עֶגֶל-מֶרְבֵּק (Шмуэль 1 28, 24) – "откормленный теленок" (т.е. теленок, которого держат в загоне (מַרְבֵּק) с целью откорма $^8$ ) (Даат микра); словарь Эвен Шошан дает значение слова רְבָּקָה – "плужная запряжка, ярмо для двух или более животных, с целью обмолота или перевозки груза" (араб. רְבָּקָה (אָת הַפָּרָה) לְרְבָּקָה (דְּשָׁה עָם אִמֶּה (Тосефта, Пара 2, 4)

קרָהָם אָבְרָהָם מְלְכָּה, לְנָחוֹר אֲחִי אַבְרָהָם "этих восьмерых родила Милка́ Нахору, брату Авраћама".

# (כד) וּפְילַגְשָׁוֹ וּשְׁמֶהּ רְאוּמֶּה וַתֵּלֶד נַם־הָוּאֹ אֶת־שֶבַח וְאֶת־נַּחַם וְאֶת־תַּחַשׁ וְאֵת־מַעֲבָה: {e}

קאוֹתָה רְאוֹמָה – "а [кроме того] у него (т.е. у Нахора) есть наложница, которую зовут Реума́"; רְאֵים – самка רָאָם (вид антилопы)

יַתֶּלֶד גַּם-הָוא – "и она также родила"

עבר (Те́вах) – возможно, имя образовано от чередования עבר . Имя Tubihi встречается в письмах Тель Эль-Амарны (Даат микра)

ערם (Га́хам) – значение имени не вполне ясно

תחש (Та́хаш) – имя соответствует названию животного, шкуры которого использовались при сооружении Мишкана (*Шмот* 25, 5; 35, 7; 36, 19)

מֵעַכָּה (Мааха́) – имя, довольно распространенное в Танахе, хотя, вместе с тем, значение его не ясно.

#### В чем смысл этого отрывка? Почему он приводится именно в этом месте?

**Раши** (э): семья Нахора сравнивается с семьей Авраћама: как у Авраћама двенадцать колен, которые произойдут от Яакова, — восемь от жен и четыре от наложниц, так и у Нахора — восемь сыновей от жены и четверо от наложницы (*Берешит раба* 57, 3).

Этот мидраш выражает суть данного отрывка: Авраћаму сообщается, что пока он здесь ведет борьбу за землю с переменным успехом, его брат уже основал мощный клан – конкуренты, между прочим: восемь сыновей от жены и четверо от наложницы – в точности, как у Яакова в будущем.

В дальнейшем Авраћам предпринимает ряд действий для укрепления своих позиций: покупка земли и женитьба сына на представителе мощного клана.

<sup>8</sup> В данном случае, вероятно, может иметь место выпадение из словосочетания עגל-מרבק слова עגל-מרבק и перенос смысла слова "теленок/телка" на слово מרבק, подобно тому, как из выражения חָיָה הַּרְנְגוֹל הוֹדוֹ выпало второе слово и осталось только מַרְהַ הוֹדוֹי חַלוֹר.

.