כז כ וְאַתָּה תְצַנָּה וּ אֶת־בְּנֵי יִשְּׂרָאֵׁל וְיִקְחׁוּ אֵלֶּיךּ שֶׁמֵן זַיִת זַדְּ בָּתִית לַמְּאֵוֹר לְהַצְּלְת גֵר תָּמִיד: כא בְּאַהֶל מוֹצֵד מְחוֹץ לַפָּרֹכֶת אֲשֶׁר עַל־הֵצֵלָת יַצְרֹדְ אֹתוֹ אַהַרָן וּבְנָיו מַצֵרב עַד־בִּקָר לִפָּנִי יִהוָה חָקָת עוֹלָם לְדֹרֹתָם מֵאֵת בָּנֵי יִשְׁרָאֵל: {٥}

(כ) וְאַתָּה הְצַנֵּה ו אֶת־בְּנֵי יִשְּׂרָאֵל וְיִקְחוּ אֵלֶיף שֶׁמֶן זַיִת זָךְ כָּתִית לַמָּאֵוֹר לְהַעֲלְת גֵר הַּמֵיר:

י יְשְׁרָאֵל - "ты же прикажи бней Исраэль"; в отличие от предыдущих псуким, где приказ выражается без указания местоимения (например, יְשָׁיָתְ и т.п. – т.е. Моше не должен лично выполнять это), здесь подчеркивается, что Моше лично должен дать указание (Даат микра)

В книге Зоhap (Пинхас 3, 246а) и у некоторых ришоним (например, Рош в начале комментария hadap зкеним на главу Тецавэ) отмечают, что в этой недельной главе, в отличие от всех других глав, начиная от рождения Моше и до конца книги Дварим, не упоминается имя Моше. Они объясняют это тем, что Моше, умоляя Всевышнего простить народ после греха с золотым тельцом, говорит: "Если не простишь их, то сотри и меня из книги, которую Ты написал" (Шмот 32, 32)<sup>1</sup>. А проклятие, которое произнес мудрец, даже если оно содержит в себе условие выполнения, осуществляется в любом случае (Санһедрин 90б). (Т.е. имя Моше должно было бы быть стерто во всей Торе.) Но Всевышний, в милосердии Своем, стер имя Моше только из главы Тецавэ.

Понятно, что к пшату эта драша не имеет никакого отношения. Во-первых, потому, что глава *Тецав*э представляет собой продолжение главы *Трума*. Содержание глав *Трума* и *Тецав*э – это одно длинное обращение Всевышнего к Моше, и его имя упомянуто только один раз – в самом начале этого обращения. А во-вторых, деление на недельные главы, принятое в наше время, представляет собой обычай евреев Вавилонии. В Эрец Исраэль было принято другое разбиение на недельные главы, рассчитанное на цикл чтения в три с половиной года. И недельные отрывки были гораздо короче, так что во многих из них не упоминалось имя Моше.

ן יַנְקחוּ אֵלֶיךְ שֶׁמֶן זַיִּת זְךְ כְּתִית – לַמָּאוֹר – "чтобы принесли тебе чистое оливковое масло – для освещения"; относительно выражения וְיִקְחוּ אֵלֶיךְ см. Шмот 25, 2; דָּן – "прозрачное, чистое, без осадка"; בְּתִית – масло, которое получают из маслин в процессе толчения в ступе, а не в результате выжимания в давильне: такое масло не содержит осадка.

Раши: בָּתִית – маслины толкут в ступе, а не размалывают жерновами, чтобы в масле не было осадка; и после того, как выходит первая капля масла, маслины помещают в жернова и размалывают. И это второе масло,

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "Стереть из книги" – образное выражение, которое означает "убить, умертвить". Но драша Роша основана на буквальном понимании этого выражения – как будто Моше просит в прямом смысле стереть его имя из текста Торы.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Следует заметить, что деление на недельные главы в книге *Зоћар* не соответствует той эпохе, когда она была, якобы, написана.

полученное в результате размалывания, не годится для меноры, но годится для хлебных приношений.

Рашбам: в парашат Трума написано: דְּבֵּר אֶל-בְּנֵי יִשְׂרָאֵל, וְיִקְחוּ-לי תְּרוֹמָה (Шмом 25, 2). И там это не заповедь на все поколения, а одноразовое указание в связи с необходимостью собрать материалы на строительство мишкана. Но здесь приносить масло для освещения – это мицва ле-дором (заповедь на все поколения), поэтому Тора изменяет стиль языка и говорит: וְאַתָּה תְּצֵנֶה – потому что всякое выражение, означающее приказ – это заповедь на все будущие поколения.

Мы увидим подтверждение тому, что это – заповедь на все поколения, в следующем пасуке.

קהְעָלת – "чтобы зажигать"; см. *Шмот* 25, 37 – "светильник"; см. *Шмот* 25, 37.

#### Что значит להעלת גר פמיד – этот светильник горит непрерывно?

Но мы знаем, что этот светильник не горит постоянно. Посмотрите следующий пасук: здесь написано четко, когда следует зажигать светильник – что значит дейтр.

## (כא) בְּאָהֶל מוֹעֵד מְחִוּץ לַבְּּרֹכֶת אֲשֶׁר עַל־הֲעֵדֶת יַעֲרֹדְ אֹתוֹ אֲהַרָן וּבְנֶיו מֵעֶרֶב עָד־בָּקֵר לִבָּנִי יִהוָה חָקָת עוֹלָם לְדִרֹתָם מֵאָת בָּנִי יִשְׁרָאֵל: {ס}

— "в шатре откровения"; אָהֶל מוֹעָד – этим словосочетанием в Торе обычно обозначается мишкан, поскольку там Всевышний נוֹעָד ("являлся, открывался, чтобы сообщить что-либо") Моше (см. Шмот 25, 22), и ко входу в него נוֹעָדיֹם ("собирались") бней Исраэль и там проходили их собрания (הַוַעַד) (Бемидбар 10, 3 и др.); и в нем находятся לוּחוֹת הָעָדוֹת (Шмот 25, 21), и поэтому он иногда называется אַהֶל הַעַדָּת (Бемидбар 9, 15 и др.) (Даат микра)

קת עַל-הָעֵדָת בְּפָרֹכֶת אָשֶׁר עַל-הָעֵדָת – "снаружи от завесы, которая перед [ковчегом] свидетельства [союза]"; על-הָעֵדָת = "рядом с [ковчегом] свидетельства", сравните:

- עמד על-הַגְּמַלִּים (Берешит 24, 30) – "стоит рядом с верблюдами".

יַעֶרדָ אתוֹ אַהָרן ובַנַיו מֶעֶרֶב עַד-בֹּקֶר – см. объяснение ниже

לְפְנֵי יְהוָה – "в честь Всевышнего" ( $\emph{Даат}$  микра), т.е. во исполнение Его приказания

קקת עוֹלָם לְדֹרֹתָם, מֵאֵת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל – "это – заповедь на все поколения [бней Исраэль – приносить масло] от бней Исраэль [для зажигания меноры]"; также слышится здесь, что Аһарон и его потомки являются представителями бней Исраэль, зажигая светильники "перед Всевышним" (Даат микра).

Здесь написано, что зажигать светильники надо מֶעֶרֶב עַד-בֹּקֶר – "с вечера до утра"! То же самое написано в книге *Ваикра*:

- תָּמִיד הי – תָּמֶד אַתוֹ אַהְרֹן מֵעֶרֶב עַד-בּקֶר לִפְגֵי הי – תָּמִיד (Ваикра 24, 2-3) – "чтобы регулярно зажигать светильник... приготовит его Аһарон с вечера до утра перед Всевышним – постоянно".

קימיד – это то, что должно происходить регулярно (а не непрерывно) – неважно: раз в году, раз в неделю или раз в день – главное, чтобы регулярно.

**Раши** (כ): действие, которое повторяется каждую ночь, называется זאָק, подобно тому, как сказано עלָה תָמִיד (*Бемидо́ар* 28, 3) — "постоянное всесожжение", но эту жертву приносят не постоянно, а ежедневно. И также, что касается приношения на противне, сказано תָּמִיד (*Ваикра* 6, 13), но приносили половину его утром и половину вечером. Однако זְמָמִיד , сказанное применительно к *лехем ha-паним* (*Шмот* 25, 30), означает: "непрерывно от шаббата до шаббата".

Т.е. слово תָּמִיד может иметь два значения: "регулярно, периодически" и "непрерывно". И в данном случае תמיד означает "регулярно", а не "непрерывно".

Рамбан: хазаль сказали иначе: один светильник (из семи) – בֶר מֵעֶרְבִּי – должен гореть непрерывно, и от него зажигают остальные светильники в меноре. А בֵר מֵעֶרְבִּי – это либо светильник, расположенный к западу от соседнего – согласно тому мнению, что менора стояла по направлению восток-запад (см. мнение Рашбама, IIIмот 25, 37), либо центральный светильник из семи – по тому мнению, что менора стояла по направлению север-юг.

#### **h**aлаха

Светильники в меноре зажигают каждый вечер и каждое утро. Тот из светильников, который погас, очищают от остатков фитиля и масла, вытирают, наливают новое масло и вставляют новый фитиль. Если обнаруживается, что какой-то светильник не погас, то его не трогают в процессе подготовки к следующему зажиганию (Мишне Тора, huльхот темидин у-мусафин 3, 10-12)

Что значит יַצְלדְ אֹתוֹ? "Приготовит его"? В каком смысле: "зальет в него масло и расставит фитили" или "зажжет его"?

Можно понять יַעֲרֶב עַד-בַּקֶר וּבָנָיו מֵעֶרֶב עַד-בַּקֶר "приготовит такое количество масла, чтобы горело с вечера до утра".

**Раши**: зальет такое количество масла, чтобы *менора* горела с вечера до утра.

**Ибн** Эзра: Йефет объясняет как Раши. Но, по-моему, יַטְלֹדְּ אֹתוֹ – это "расставит", потому что светильники стояли полукругом.

**Даат микра**: יַצְרֹף – "приведет в порядок"; это включает в себя как зажигание свечи, так и очистку от золы, и замену масла и фитилей. Смысл выражения יַצֵּרָד אַתוֹר... מֵעֶרֶב עַד-בֹּקֶר а том, что Аһарон и его сыновья

должны сделать так, чтобы светильник горел в мишкане на протяжении всей ночи: с вечера до утра.

Посмотрите на концовку пасука: חָקַת עוֹלָם לְדֹרֹתָם, מֱאֶת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל

#### Что значит מאת?

Это означает, что масло поступает об бней Исраэль. В этом пасуке есть указание Аһарону заниматься зажиганием светильников, и указание народу – жертвовать масло для Храма. Но מָאַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל связано с מָאַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל . Поэтому это выражение – חָקַת עוֹלָם לְדֹרֹתָם, מֵאֵת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל – означает, что народ из поколения в поколение должен давать масло, чтобы коһаним зажигали светильники.

Конкретно сама мицва, как Аһарон должен зажигать светильник, будет сказана дальше почти теми же словами – мы это сейчас увидим.

Здесь есть более сложный вопрос: положение этих двух псуким, которые стоят отдельной парашой. Парашат Трума говорила об устройстве Храма — не говорилось о храмовой службе, а только об устройстве. Парашат Тецавэ говорит о службе в Храме, но почему-то из всех служб, которые есть в Храме, она выбирает зажигание свечей, и уже написано, что это делают Аһарон и его сыновья. И только после этого написано вообще, что Аһарона и его сыновей надо отделить от народа, назначить их коһаним и посвятить их в коһаним: сделать им особые одежды, принести особые корбанот и т.д. и т.п. — будет целое обсуждение этой темы. И только потом текст снова возвращается к функциям, которые будут выполнять коһаним в Храме. Т.е. зажигание меноры стоит как-то отдельно само по себе, еще перед тем, как были избраны коһаним! Это очень странно.

Сравните с Бемидбар 8: первые четыре пасука стоят отдельной парашой:

א. וַזְדַבֶּר יְחוָה, אֶל-מֹשֶׁה לֵּאמֹר. ב. דַבֵּר, אֶל-אַחֲרֹן, וְאָמַרְתָּ, אֵלִיו: בְּהַעַלֹּתְדְּ ,אֶת-הַנֵּרֹת, אֶל-מוּל פְּנֵי הַמְּנוֹרָה, יָאִירוּ שִׁבְעַת הַנֵּרוֹת. ג. וַיַּעַשׁ כֵּן, אַהֲרֹן - אֶל-מוּל פְּנֵי הַמְּנוֹרָה, הֶעֶלֶה נֵרֹתָיה: כַּאֲשֶׁר צְּוָה יְהוָה, אֶת-מֹשֶׁה. ד. וְזֶה מַעֲשֵׂה הַמְּלֹרָה מִקְשָׁה זָהָב, עַד-יְרָכָהּ עַד-פִּרְחָהּ מִקְשָׁה הָוֹא: כַּמַרְאֶה, אֲשֶׁר הֵרְאָה יָהוָה אֵת-מֹשֶׁה - כֵּן עַשָּׁה, אֵת-הַמִּלֹרָה. {פ}

"И говорил Всевышний, обращаясь к Моше: 'Скажи Аһарону: "Когда будешь зажигать светильники, то эти семь светильников должны быть обращены к лицевой стороне меноры". И сделал так Аһарон: зажег светильники к лицевой стороне меноры – как приказал Всевышний Моше. И вот как устроена менора: из цельного слитка золота – до самого основания, до цветков ее, она сделана из цельного слитка: по тому образу, который показал Всевышний Моше – так и сделал он менору".

А после этого уже написано:

ה וַיִדַבֶּר יִהוָה, אֱל-מֹשֶׁה לֶאמֹר. ו. קַח, אֱת-הַלְוִיִּם, מְתּוֹדְ, בְּנֵי יִשְׂרָאֵל; וְטְהַרְתַּ, אֹתֶם.

"И говорил Всевышний, обращаясь к Моше: 'Возьми левиим из среды бней Исраэль и очисти их".

Только после этого написано, что есть мицва отделить левиим от бней Исраэль и посвятить их для Храмового служения, и как их освятить, и чем они будут заниматься — какие у них будут функции... То же самое строение: как здесь с коһаним — так и там с левиим. И менора отмечена до этого как-то отдельно.

По поводу отделения Аһарона здесь: из текста нашего пасука уже ясно, что Аһарон и его сыновья предназначены быть коһаним. Известный мидраш (Бемидбар раба 3, 5) говорит, что до греха с золотым тельцом первенцы выполняли функции коћаним. После того, как они согрешили во время истории с золотым тельцом, они были отстранены, и Аһарон с сыновьями были назначены вместо них. Этот мидраш, с точки зрения пшата, проблематичен по нескольким причинам. Во-первых, нигде не написано, что до греха с тельцом служили первенцы. Во-вторых, не факт, что Моше получил указание назначить Аһарона и его сыновей на роль коһаним после греха с тельцом. Действительно, распространена точка зрения, что главы Трума, Тецавэ и Ки тиса не следуют в хронологической последовательности. Но не обязательно, что это соответствует пшату текста. По пшату возможно, что Аһарон и его сыновья были избраны еще до греха с тельцом (как это следует из нашего пасука, а также из Шмот 28, 1) - и мы еще обсудим вопрос о последовательности этих глав. В-третьих, именно Аһарон (а не первенцы) - тот, кто делает тельца! Про первенцев там ничего не написано.

# Почему Аһарон и его сыновья избираются быть коһаним? Кто до этого приносил корбанот?

До этого Моше и отобранные из разных колен молодые люди приносили корбанот (см. *Шмот* 24, 5-6). Коһаним выделяются не из-за преданности – не из-за левитов; левиты были избраны после этого – после тельца, после коһаним.

Ранее, когда говорилось о подъеме на гору, написано, что должны взойти Моше, Аһарон и его сыновья и семьдесят старейшин. Т.е. Аһарон и его сыновья <u>уже</u> были выделены как-то отдельно. Вспомните также, написано, что когда Моше отказывается идти в Египет, то Аһарон упомянут там как человек, который способен помочь повлиять на народ (Шмот 4. 14-16).

В книге *Шмуэль* (1 2, 27-36) упоминается Эли ha-коheн – последний из судей. Когда его сыновья грешат, ha-Шем посылает ему пророка, который говорит: "Вот, **Я открылся дому твоего отца в Мицраиме**, выбрал его быть коheном, а теперь Я тебя отстраняю от должности".

Где Всевышний открылся коһаним в Мицраиме? Мы этого нигде не видим. Но в книге *Йехезкель* 20, пророк говорит так от Имени Всевышнего: "В то время, когда Я выбрал Исраэль и открылся им в Мицраиме (не на горе Синай!) и поклялся, что Я – ha-Шем, их Бог. И тогда же Я поклялся, что выведу их из Мицраима (т.е. это было еще до выхода из Мицраима) в землю, которую Я выбрал для них, самую лучшую из всех стран. И Я сказал им (где? – в Мицраиме): 'Каждый свои мерзости отбросьте и отбросами египетскими не оскверняйтесь, потому что Я – ha-Шем – Бог ваш'. Но они не послушали, и не хотели оставить египетские мерзости, и тогда Я хотел их наказать прямо там, в Мицраиме. Но все-таки Я их пощадил, чтобы не было *хилуль ha-Шем* (осквернение Имени Всевышнего) в глазах других народов, среди которых они жили, потому что эти народы знали, что Я обещал вывести бней Исраэль из Мицраима. И Я вывел их из Мицраима (несмотря на то, что они не оставили идолопоклонство!) и привел их в пустыню..."

О чем говорит Йехезкель? Когда это ha-Шем в Мицраиме говорил им: "Оставьте аводу зару"? Через кого он говорил это им в Мицраиме? Через Моше? А о чем говорит пророк, который обращается к Эли и говорит: "Я открылся дому твоего отца в Мицраиме"? И за что был избран Аһарон как тот, на кого Моше может полагаться в этих вещах? Почему именно Аһарон? Тора подчеркивает: "Аһарон, брат твой, <u>ha-леви</u>", т.е. "этот самый леви". Почему он был избран, чтобы помогать Моше вывести их из Мицраима? И как верный помощник Моше, и как тот человек, у которого уже есть общий язык с народом: "Раз ты не умеешь говорить, так Аһарон будет за тебя говорить".

Хазаль говорят в мидраше, что Йехезкель здесь говорит про Аһарона: что Аһарон в Мицраиме уже сам пытался пробудить народ, обращался к ним, чтобы они оставили аводу зару; говорил, что ha-Шем выведет их из земли Мицраима; но ему не удавалось пробудить народ до тех пор, пока не пришел Моше, который был бо́льшим пророком, чем Аһарон, и которому ha-Шем дал все возможности вывести их из Мицраима. И об этом пророк говорит Эли, и на это намекает Йехезкель. Хотя из прямого текста мы этого не видим. (см. Ибн Эзра на Шмот 4, 13).

Можно сказать отсюда, во-первых, что было с самого начала запланировано, что Аһарон и его сыновья станут коһаним за их заслуги (а не потому, что он – брат Моше) в борьбе против аводы зары, влияния египетской культуры и за выход из Мицраима. Во-вторых, *менора* выделена здесь отдельно потому, что, как говорит Абрабанель, она имеет особое символическое значение, которое важнее, чем остальные службы коһаним. Это проявляется также у других пророков.

Пророк Зехарья описывает менору (Зехарья 4, 1-7), и она для него символизирует какие-то идеологические понятия. Зехарья спрашивает: "Что все это значит?" Т.е. пророк видит какой-то символ, и он должен понять, в чем его смысл – отсюда мы видим, что в Танахе есть какие-то символические действия, символические принципы. В чем здесь пророчество? Что человек посмотрит на менору, и поймет, в чем ее символика. "Это – пророчество", – говорит тебе Танах. "Передай это Зерубавелю (т.е. менора должна символизировать что-то для Зерубавеля): не войском, не силой, а духом Моим – сказал ha-Шем". В чем пшат этого пасука? Это не значит, что "духом" Всевышнего будет построен Храм. А это означает, что "ты не должен бояться войска и силы тех, кто угрожают тебе, потому что у тебя есть дух, поэтому продолжай строить".

А теперь скажите, какое отношение это имеет к *меноре*? Как можно понять из *меноры*, что "ни войском, ни силой, а духом Моим"? Следующий пасук: "Что это за большая гора перед Зерубавелем – она будет равниной!" – т.е. ты не бойся горы (ни войска, ни силы), а (духом Моим) эта гора станет равниной – т.е. ты, Зерубавель, преуспеешь.

Объясните, какое отношение это имеет к меноре? В чем символика меноры? Что указывает на эту идею?

Во многих псуким свет, огонь, символизируют понимание, например:

- פָּקוֹדֵי הי יְשָׁרִים, מְשַׂמְחֵי-לֵב; מִצְוֹת הי בָּרָה, מְאִירַת עֵינָים ( $Tehunum\ 19,\ 9$ ) – "указания Всевышнего – прямые: они радуют сердца; заповедь Всевышнего чиста: она проясняет глаза".

Как мицва "проясняет глаза"? Понимание человека, который исполняет заповеди, более чистое. А масло для *меноры* должно быть какое? Чистое (זָדְּ בָּתִית;) – и это особо подчеркивается: масло, которое не чистое, не годится для зажигания в *меноре*.

- פַּתַח דְּבֶּרֶיךְ יָאִיר; מֵבִין פְּתָיִם (*Теһилим* 119, 130) – "Твои слова осветят, дадут понимание глупцам". "Твои слова" – это обращение к Всевышнему. Что у Него за "слова"? Заповеди, которые Он дал.

Т.е. мы снова видим из Танаха, что действия определяют мировоззрение, а не взгляды определяют действия. Мы это четко видим из Танаха — это не только Рамбам, и не только хазаль, это — прямой текст Танаха!

Не когда глупец умнеет, то тогда он понимает слова Всевышнего, а наоборот – "слова Всевышнего" (заповеди) дают глупцу понимание!

То же самое значение носит слово רָרוֹחָ הי). Про Йосефа написано (*Берешит* 41, 38): אָליִּהִים בָּוֹ – что это значит? "Понимающий человек, который четко оценивает ситуацию". У Давиде есть *руах ha-Шем*, а от Шауля *руах ha-Шем* отходит, т.е. у него – меланхолия, он не знает, что делать, и он от отчаяния идет к какой-то там колдунье.

Т.е. у понятия pyax и у понятия "свет" есть одно и то же значение (языковое и смысловое). Это проявляется, судя по тому, что говорит Зехарья, каким-то образом в меноре. Отсюда уже происходит драш, который говорят хазаль по поводу слов пророка Йешаяһу:

- יוֹחָ דַּעָת, רְוֹחַ דַּעָת, רְוֹחַ בַּעָה וּבְינָה, רוֹחַ בַּעָה, רוֹחַ בַּעָת, רוֹחַ בַּעָה הי פּאָליו רוּחַ הי – руах Всевышнего "взойдет" на царя, который будет руководить народом. Что значит руах ha-Шем? Что у него будет וּבָינָה – понимание, — понимание, — советы и мужество, יוֹחַ דַּעַת, וְיִרְאַת ה' – знание и трепет перед Всевышним. И это все вместе называется руах ha-Шем. Р.Ш.Р.Гирш говорит, что менора символизирует дух (человека) и знание. Он говорит о меноре и светильниках как о предметах, символизирующих прогресс, стремление к совершенству, развитию и расцвету. А свет символизирует тайну духа, знания и мудрости. Это — драш. Но в чем заключается пшат? Что менора действительно несет какое-то философское, символическое значение.

**Даат микра**: свет символизирует раскрытие Всевышнего и Тору, и поэтому форма меноры описывается так подробно, и она сделана из цельного куска золота, подобно капорет и керувим. Хазаль сказали в агаде, что у Моше никак не получалось изготовить менору, и она сформировалась сама собой. Агада хочет сказать, что человек должен приложить особые усилия, и что он нуждается в помощи свыше, для того, чтобы удостоиться "света" (= раскрытия) Всевышнего.

Почему Тора так подробно рассказывает обо всех деталях Храма и служением в нем, – все это несет какую-то символическую нагрузку, но люди, которым была дана Тора, не были пророками; что же они должны были понять из всего этого?

У этого всего есть философский смысл, который все могут понять: те мелкие, казалось бы, вещи которыми вы занимаетесь, — они на самом деле намного важнее, чем то, что Всевышний сотворил небо и землю; потому что то, что вы делаете для Всевышнего (то, что человек служит Всевышнему) — это важнее того, что Он делает для нас (с нашей точки зрения). Поэтому на творение мира отводится один пэрэк, а на строительство Мишкана отводится половина книги Шмот: это показывает, что действия человека определяют сознание. Для этого подчеркиваются всякие мелкие действия: забей здесь гвоздик, поставь тут палку — это описано подробно в книге Шмот! Эти мелкие действия и определяют сознание. Из-за этого в другую крайность бросаются христианские философы, которые считают вообще, что иудаизм — это религия только действий: это только какие-то политические законы и нет никакой идеологии. Так считает Кант. Почему? Потому что он считает, что идеология и философия — это то, определяет действие. Поэтому он говорит, что у евреев вообще нет никакой идеологии.

Когда хазаль говорят в мидраше о меноре, они также подчеркивают, что она имеет философское символическое значение. Агада говорит так (Шаббат 22б): "Разве Ему нужен свет меноры?!" – зачем зажигать менору? Что, Всевышнему плохо видно? Надо Ему свечку зажечь, чтобы Ему хорошо видно было в Его доме? "Разве все сорок лет в пустыне не шли бней Исраэль за Его светом?!" – все сорок лет в пустыне Исраэль шли за Его светом, которым Всевышний им "светил"; а тут нужно, чтобы Исраэль Ему светили? (За каким светом шли бней Исраэль по пустыне сорок лет? За указаниями Всевышнего – как поступать и куда идти в пустыне.) "Но менора – это свидетельство для всего человечества, для всего мира, что Всевышний с Исраэлем". Народ Исраэля, который ведет себя в соответствии с тем светом, которым ha-Шем им "светил" в пустыне, теперь "зажигает" этот "свет", чтобы было всем "видно": именно это символизирует зажигание меноры. В другом месте агада еще говорит (Менахот 86б): "Сказал раби Шмуэль бар Нахмани: 'Написано "тебе", а не "Мне" (Шмот 27, 20; Ваикра 24, 2) – Мне этот свет не нужен [говорит ha-Шем]". Т.е. менора зажигается не для Всевышнего, а для бней Исраэль. Если так, то понятно, что менора имеет символическое значение, которое бней Исраэль должны понять – ведь это для них она зажигается.

Т.е. хазаль понимают, как следует из этих мидрашим, что менора должна обучать бней Исраэль: она имеет воспитательное значение для бней Исраэль, не для Всевышнего и не для Храма.

כח א וְאַתָּה הַקְּרֵב אֵלֶיף אֶת־אָהָה וְאָתְהָרוּ אָתִּידְ וְאֶת־בָּנֵיו אָתֹּוֹ מִתְּוֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לְכָהֲנוֹ־לִי אַהַרֹּוֹ: בּ וְעָשִׂית בִּגְּדִי־לְּדֶשׁ לְכַהֲנוֹ־לִי: דּ וְאֵשְׁית בִּגְּדִי־לְּדֶשׁ לְכַהֲנוֹ־לִי: דּ וְאֵלֶּת הַבְּנָרִים אֲשֶׁר מִלֵּאתִיו וְיִשְׁיּת וְעָשׁוּ אֶת־בִּגְּרִים אֲשֶׁר מִלֵּאתִיו וְשָׁבְּנֵיוֹ לְכָהֲנוֹ־לִי: דּ וְאֵלֶּה הַבְּנָּרִים אֲשֶׁר מִלֵּאתִיו וְשָׁהִי וְשָשׁוּ אֶת־בִּגְּרִים אֲשֶׁר מִלְנָשְׁוֹ לְכַהֲנוֹ־לִי: דּ וְאֵלֶּה הַבְּנָרִים אֲשֶׁר מִלְאַהְיוֹ וְאֶת־תּוֹלְעַת וּלְבָנֵיוֹ לְכַהֲנוֹ־לִי: הּ וְהֵם יִקְחַוּ אֶת־הַזְּהָב וְאֶת־הַתְּכֵלֶת וְאֶת־הַאֲּנְנִין וְאֶת־תּוֹלְעַת הַשְּבֵין וְאֶת־הַוֹּלְעַת הַשְּבֵין וְאֶת־הַוֹּלְעַת הַשְּבֵין וְאֶת־הַמְּבֵלְי: הּ וְהֵם יִקְחַוּ אֶת־הַזְּהָב וְאֶת־הַתְּכֵלֶת וְאֶת־הַאַנְנְיִי וְאֶת־הַלְּעַת הַשְּבֵין וּאֶת־הַמְּבֵלְי: הּ וְהֵם יִקְחָוּ אֶת־הַזְּהָב וְאֶת־הַתְּכֵלֶת וְאֶת־הַמָּלֵית וְאֶת־הַמִּבְּיֹן וְאֶת־הַמִּלְיי.

(א) וְאַתִּׁה הַקְּרֵב אֵלֶיף אֶת־אָהָרֹן אָחִיף וְאֶת־בָּנְיֵו אִתֹּוֹ מִתְּוֹךְ בְּנֵי יִשְּׂרָאֵל לְכַהֲנוֹ־לִי אַהַרֹן נַרָב וַאַבִיהוּא אַלִּעוָר וָאִיתָמֵר בִּנִי אָהַרוֹן:

"А ты приблизь к себе Аһарона, твоего брата, и его сыновей вместе с ним, из среды бней Исраэль, для служения Мне: Аһарон, Надав и Авиһу, Элазар и Итамар, сыновья Аһарона".

#### Что значит הַקרב אֱלֵיךּ?

"Приблизь к себе"? В каком смысле "приблизить"? "Обучи"? Чему? "Выдели"? Для чего? "Так, как ты служишь Мне, так и его приблизь, чтобы он также служил Мне"?

Ибн Эзра: первоначально Моше приносил жертвы, поэтому "приблизь к себе" означает "приблизь к той службе, которую ты ведешь": служить, приносить корбанот, т.е. быть коhеном. Почему был избран Аhарон, а не сам Моше и его потомство? Это было сделано из уважения к семейству Нахшона (жена Аhарона была сестрой Нахшона бен Аминадава, вождя колена Йенуды), ведь коhаним должны были искупать прегрешения бней Исраэль!.. А у Моше жена была мидьянит. Кроме того, у Моше была другая функция: обучать народ заповедям и решать сложные вопросы. Поэтому на должность коhена нужен был кто-то другой... А почему сыновья Аhарона перечислены по именам? Возможно, что у него были и другие сыновья, кроме этих перечисленных.

На каком основании Ибн Эзра предполагает, что у Аһарона были еще и другие сыновья, кроме этих четырех? Непонятно. В *Шмот* 6, 23, где приводится родословная потомков Леви, перечисляются именно эти сыновья, и не упомянуты никакие другие.

**Даат микра**: буквальный смысл фразы הַּלֵּיךָ בְּיֵי יִשְּרָאֵל "перемести с одного места на другое: выведи их из среды бней Исраэль и подведи их к себе". Однако эта фраза имеет также переносный смысл: "Возвысь их от уровня остальных бней Исраэль до уровня, близкого к твоему, чтобы они служили в месте 'обитания' Моего". Буква вав во фразе לְּכְהַנוֹ-לִי это древний *смихут*; эта фраза имеет значение - לְכְהַנוֹ-לִי.

# (ב) וְעָשִׂיתָ בִּגְבִי־קָּדֶשׁ לְאַהָרָן אָחֵיִדְּ לְכָבָוֹד וּלְתִּפְּאֵרֶת:

ן אָחִידָ לְּאָחַלן אָחִיך – "ע сделай священные одежды для Аһарона, твоего брата"

קלְבְבוֹד, וּלְתְפְאָרֶת – "чтобы [он был] почитаем и великолепен" (Рамбан); לְכָבוֹד – одевая эти одежды во время служения, тем самым он оказывает почет Всевышнему; ילְתִּבְּאָרֶת – чтобы коhен наводил трепет на народ – ведь они его ученики, выгравированные у него на плечах и на сердце (Сфорно).

Делаются одежды для конаним.

#### Почему эти одежды называются קדש?

**Ибн Эзра**: возможно, они называются *кодеш* потому, что в них служат в месте, которое является *кодеш* (т.е. это – "спецодежда").

Дальше перечисляются все эти одежды.

### (ג) וְאַתָּה הְדַבֶּר' אֶל־כָּל־חַכְמֵי־לֵב אֲשֶׁר מִלֵּאתִיו רַוּחַ חָכְמָה וְעָשׁוּ אֶת־בּּגְדֵי אָהַרְן לִקִּדְשִׁוֹ לִכַהַנוֹ־לֵי:

"И скажи всем мудрым сердцем (= мастерам), которых наполнил Я духом мудрости (= особым талантом в ремеслах), чтобы они сделали одежды Аһарону, освящающие его для служения Мне".

**Даат микра:** חַרְמֵּלי-לֵב – "те, у кого мудрое сердце"; в языке образов, используемом в Танахе, мудрость размещается в сердце человека, либо является результатом деяний сердца.

## (ר) וְאֵּלֶה הַבְּנָדִים אֲשֶׁר יַצֲשׁׁוּ חָשֶׁן וְאֵפּוֹד ׁוּמְלִּיל וּכְתִּנֶת תַּשְׁבֵּץ מִצְנֵפֶת וְאַבְנֵמֵ וְעֶשׁׁוּ בִּגְדִי־קָׁדֶשׁ לְאָהַרָן אָתֵיף וּלְבָנֵיו לְכַהֲנוֹ־לִי:

ןאֱלֶה הַבְּגָדִים אֲשֶׁר יַצְשׂוּ – "они должны изготовить следующие одежды:"

טו-ל см. ниже, псуким טו-ל

ו-יב см. ниже, псуким ו-יב

וֹמְעִיל – верхняя одежда; см. ниже, псуким לא-לה

קרּתְנֶת תַּשְׁבֵּץ – клетчатая рубаха; קּתֹנֶת – одежда, надеваемая на голое тело; см. пасук לט

קאָנֶפֶת – тюрбан, см. ниже, пасук לט

לט пояс, см. ниже, пасук לט

ילָכָהָנוֹ – לְכַהָּנוֹ אָחִידְּ, וּלְבָנָיו – לְכַהַנוֹ – "[все эти] священные одежды пусть сделают для Аһарона, брата твоего, и сыновей его для служения Мне".

ן הָהָם יִקְחוּ אֶת-הַזָּהָב – "[пусть] они возьмут [для этого] золото,.." – אָת-הַּנְּכֶלֶת וְאֶת-הַּעַלֶת וְאֶת-הַשָּׁע – см.  $U\!\!I\!\!Mom$  25, 4.

וּ וְעָשִּׂוּ אֶת־הָאֵפֶּד זְּהָב הִּכֶּלֶת וְאַרְנְּטָׁן תּוֹלַעַת שָׁנֶי וְשֵׁשׁ טָשְׁזֶר מַעֲשֵׂה חֹשֵׁב: ז שְׁתֵּי מָשְׁיּה זְהָב הְּכָּלֶת וְאַרְנְּטָׁן תּוֹלַעַת שָׁנֶי וְשֵׁשׁ טָשְׁזֶר: מּ וְלָקַחְהָּ אֶת־שְׁתִּי מָבֶּת הְבָּי וְשֵׁשׁ טָשְׁזֵר: מּ וְלָקַחְהָּ אֶת־שְׁתִּי מְשָׁבֵּו הַאֶּבֶן הַשָּׁרִי שְׁנִי וְשֵׁשׁ טָשְׁזֵר: מּ וְלָקַחְהָּ אֶת־שְׁתִּי מְשָׁבֵּו הַאֶּבֶן הַשָּׁרִי שְׁנִי וְשֵׁשׁ טָשְׁזֵר: מּ וְלָקַחְהָּ אֶת־שְׁתִּי וְשָׁבְּ הַשְּׁנִית בְּתִּילְרֹתֶם: יא מִשְׁשָׁה חָרָשׁ אֶבֶן בִּתִּתְּ בְּנֵי וִשְּׁרָתֵם: יא מִשְבְּצְוֹת זָהָב הַּצְשֵּׂה וְאָבֶן הַשְּׁבִי וִשְׁרָבוֹי שִׁנְּי וְשִׁבְּי הַאַבְּיִם עַל־הָאֶבֶן הַשִּׁנִית בְּנִי וְשִׁשְׁ מִשְׁבָּצְוֹת זְהָב הְצַשֵּׁה חִבִּשׁ מִשְׁבָּצְוֹת זְהָב הַבְּעֵבִיי שְׁהָב וְיִבְּשְׁה הַנְּעִבְּים עַל־הָאֶבֶן הַשְּׁבִי וְשִׁבְּי וְשִׁבְּת מִשְׁבְּצְוֹת זָהָב הְּבָבְעוֹת בְּעִבְּים עַל־הְצָּבֶּוֹ הַשְּׁבִי וְשִׁבְּת הְשִׁבְּת הְשִּבְּים בְּלִיהְם עַל־הָאֶבֶּן הַשְּׁבִי וְשְׁבִּי וְבִּים בְּלִית וְשִׁבְּת בְּעִבְּים בִּישְׁהְבּבּיי וְהָבְּבִּת הְשִׁבְּת הְבְּעִּים עַל־הְבָּעְבִּין הַשְּׁבִים עִלְּבְישְׁהְיּב וְשְׁבִּים בִּי מְבְּבִיים עַל־הְבָּבְי וְשְׁבְּעִים מִישְׁבְּצְחִה הְישְׁבָּב מִישְׁבְּבִי וְשְׁבְּחִה בְּשְׁבְּבִּים עַלּיבְּבִים עַלּילִים שְּלִּבְּעִים בְּחִבּב הְבִּבְּעִים בְּלִיתְם בְּעִבְייִבְּעִים בְּלּבִים עַלּיִבְּבִי וְשְׁבִּבּב יִשְּׁבְבּבּי מִּישְׁבּב בְּבִּבְּיִים עַלּיבְבּבּים עַלּילִים בְּבּבּבּי יִשְּבְבּב יִּבְּבְּבּבּב יִישְׁבְבּבּים בְּבִּבּבְים בְּבִייִים בְּבִּבְים בְּבּבְּב יִּבְּבְּבְּב יִישְׁבְּבּב בְּבִּבְּבִּבְים בְּבִּב בְּעִבְּיִים בְּבִּבְים בְּבִּבְיּבְּב יִּשְׁבְּבּבוּים בּבּבּב בְּבִּבְּיִבְּב בְּבִּבּבּים בְּבִים בְּיִבּבְּיִים בְּבִיב בְּבִּבְּבּבּב בְּיִבּבּב בְּבִּבּבּב בְּבִּבּב בְּבִּבּב בְּבִּבּבְּבּבּבְּבִּים בְּבְּבְּבְּבְּבְּבְּבּבּב בְּבִּבּבּבּב בְּבִיבְּבְּבְּבּבּבּבּב בְּבִּבּבְּבּים בְּבִּים בְּבִּבְּבְּב בְּבְּבְּבְּבּבּב בְּבִּבְבְּבּבּבּב בְּבִּבְּבְּבּבּב בְּבִּבְּבְּבּבּב בְּבִּבּבּבּים בּבּבּבּב בְּבִּבְבְּבְּבּבּבּבּבּים בּבּבּבּבּבּבּבּבּים בּבּבּבּבּבּים בּבּבּבּבּבּבּבּב בּבְּבְבּבּבּבּבּב בּ

אֹתֶם: יב וְשַׂמְתָּׁ אֶת־שְׁתֵּי הַאֲבָנִים עַל כִּתְפָּת הָאֵפֹּד אַבְנֵי זִכְּרָן לִבְנֵי יִשְּׂרָאֵל וְנָשָׁא אַהֵרֹן אֵת־שִׁמוֹתָם לִפָּנֵי יִהנָה עַל־שִׁתֵּי כִתַפִּיו לִזְכָּרָן: {ס}

#### (וֹ) וְעָשִׂוּ אֶת־הָאֵפָּוֹר יֶּדְבַב הְבַּבֶּלֶת וְאַרְנָּמְוֹ הוֹלַעַת שָׁנִי וְשֵׁשׁ מְשְׁזָר מַעֲשֵׂה חֹשֵׁב:

ן אָעּפֿד – "пусть соткут э $\phi$ о $\delta$ " – יָּגָשׂר – "пусть соткут  $\phi$ о $\delta$ " –  $\phi$ בּלָת וְאַרְגָּמֶן תּוֹלַעַת שָׁנִי, וְשֵׁשׁ מְשְׁזָר – см.  $\mu$  –

**Даат микра**: велось множество споров – как среди *ришоним*, так и *ахароним* – относительно того, как выглядел эфод Аһарона. Мы не будем вдаваться в их детали. Для понимания пшата будет достаточно, если мы скажем, что эфод – это, по всей видимости, нечто наподобие фартука, плотно опоясывающего нижнюю половину тела в районе пояса, выше бедер.

Относительно эфода можно выделить два основных мнения: Раши и Рамбама. По мнению **Раши**, эфод представлял собой фартук, охватывающий коћена от пояса и ниже, и одеваемый сзади. Ширина эфода равнялась ширине спины (или, по его другим описаниям, чуть больше, вплоть до краев хошена), т.е. это был фартук, расположенный сзади. По мнению **Рашбама**, полы эфода смыкались впереди (наподобие юбки).

По мнению **Рамбама** (*Мишне Тора*, *hильхот клей hа-микдаш* 9), эфод прикрывал спину, а не ноги: ширина эфода равнялась ширине спины – от плеча до плеча, а высота – длине туловища: от плеч сзади до начала ног. С боков из этого прямоугольника выступали связанные с ним заодно широкие ремни для крепления эфода. А к верхней части пришивали два наплечника, на каждом из которых крепилось по одному камню *шоһам*. Это мнение соответствует также описанию, приводимому Йосефом Флавием.

## (ז) שְׁתֵּי כְתַפָּת חְבְרֹת יָהְיֶה־לָּוֹ אֶל־שְׁנֵי קצוֹתָיו וְחֻבֶּר:

יְּשְׁתֵּי כְּתֵּפֿת – "две лямки, [положенные на плечи и опускающиеся книзу]" – "пришитые [к эфоду]"

יַהְיֶה-לּוֹ אֶל-שְׁנֵי קְצוֹתָיו – "должны быть у него (= у эфода) с обоих краев"

חבְרת... וְחַבָּר "и [эфод] должен быть соединен с [лямками]"; повторение חבְרת... וְחַבָּר служит для усиления фразы: лямки должны быть соединены с эфодом, а эфод – соединен с лямками, сравните:

- עוֹד אֶּבְנֵךְ וְנִבְנֵית (Ирмеяhy 31, 3) "еще отстрою тебя, и будешь отстроена";
- הַשְּׁבֵנִי וְאָשׁוּבָה (*там же*, 17) "верни меня, и я вернусь";
- רְפָאַנִי הי וְאַרֶפַא, הוֹשִׁיעַנִי וְאָנְשַׁעָה (*там же* 17, 14) "исцели меня, Всевышний, и я исцелюсь; спаси меня и я буду спасен".

### (ח) וְחַשֶּׁב אֲפֻּדָּתוֹ אֲשֶׁר עָלָיו כְּמַעֲשֵׂהוּ מִמֶּנוּ יִהְיָה זָהָב תְּכֵלֶת וְאַרְנָמָן וְתוֹלַעַת שְׁנִי וְשֵׁשׁ מַשׁזֵר:

ין אַפָּדְתוֹ אֲשֶׁר עָלִיו – "а пояс для опоясывания, что у эфода"; הַשֶּׁב – выражение, означающее связывание и соединение, т.е. это пояс, с помощью которого эфод

прикрепляется к телу; אָפַּדָּה форма женского рода от אָפּוֹד, здесь она появляется в значении "опоясывание"

קביה ממנו יְהְיֵה – "должен быть изготовлен заодно с ним"

ן אָנִי – וְשֵׁשׁ מְשְׁזָר – "из нитей золотых, нитей *т урпурной* шерсти, алой шерсти и нитей льна, скрученных вместе".

ן הָלָקַחְתָּ, אֶת-שְׁתֵּי אַבְגִי-שֹׁהַם – "и возьми два камня uoham"; см. Eepeuum~2,~12 – "и вырежи на них имена сыновей Исраэля".

**Ибн** Эзра: нам неизвестно, что это за камни, из которых делается хошен. Расаг попытался определить их, но у него нет традиции об этом, и он переводит исходя из собственных предположений, поэтому нельзя на это полагаться.

То же самое пишет Рамбам (*Мишне Тора*, *hильхот клей ha-микдаш* 9, 6): "Надо делать из тех камней, которые описаны в Торе" – но он не говорит, что это за камни, т.к. понятия не имеет что это. В Талмуде это не описано, традиции в этом нет. Так же у современных исследователей есть множество предположений, но ни одно из них не является однозначным. Поэтому невозможно сделать хошен до тех пор, пока не будет восстановлен Бейт-дин ha-гадоль, и не скажет, что определенные камни кашерны для хошена.

### (·) שִׁשָּׁה מִשְּׁמֹתֶׁם עַל הָאֶבֶן הֵאֶחֶת וְאֶת־שְׁמוֹת הַשִּׁשְׁה הַנְּוֹתְרֶים עַל־הָאֶבֶן הַשֵּׁנִית פתוֹלדֹתם:

"Шесть из их имен – на одном камне, а шесть остальных имен – на втором камне – в порядке их рождения".

"Гравировкой по камню, подобно тому, как вырезают печати, вырежи на обоих камнях имена сынов Исраэля и вставь каждый камень в золотую оправу".

"И прикрепи оба камня к лямкам эфода, эти камни – напоминание для бней Исраэль; Аһарон будет носить их имена перед Всевышним на обоих своих плечах – для напоминания".

#### אַבְנֵי זְכָּרֹן – кому и о чем должны напоминать эти камни?

Можно сказать, что это напоминание Ahapony – это подчеркивает в его сознании его представительность: он теперь не кто иной, как представитель народа. По другому мнению, это напоминание для бней Исраэль:

**Даат микра**: камни напоминают бней Исраэль их обязанность служить Всевышнему, а Всевышнему они напоминают о Его союзе с бней Исраэль. Пасук далее объясняет, каким образом камни служат для напоминания: в том время, когда Аһарон совершает служение перед Всевышним, Он смотрит на него и видит на его плечах выгравированные на камнях имена бней Исраэль – и тогда Он вспоминает о них и о Своем союзе с ними. А когда бней Исраэль видят Аһарона, совершающего служение перед Всевышним, и на его плечах выгравированы их имена, то они вспоминают, что это священное служение совершается Аһароном от имени всего Исраэля, и само собой они вспоминают о Всевышнем и о своей обязанности служить Ему.

יג וְעָשֵּׁיתָ מִשְׁבְּצִׂת זָהֶב: יד וּשְׁתֵּי שַׁרְשְׁרֹת זָהָב טְהוֹר מִנְבָּלֶּת תַּצְשֵּׂה אֹחָם מַצְשֵׂה צְבָת וְנֵתַתֵּה אָת־שַׁרְשָׁרִשְׁרִשְׁרִשְׁרִתְּת הַעֲבֹתָת עַל־הַמְשָׁבְּצִת: {٥}

\_\_\_\_\_

(יג) ועשִית מִשִּבִּצְת זָהָב:

"И сделай золотые оправы [для камней эфода]".

Даат микра: выше, в пасуке ум оправы уже упоминались как бы мимоходом. Теперь же приведено четкое указание по их изготовлению. Это указание требуется, поскольку оправы для камней есть также и в хошене (пасук 2).

(יר) וּשְׁתֵּי שַׁרְשִׁרֹת זָהָב טָהׄוֹר מִנְבֶּלֶּת תַּצְשֶׂה אֹחָם מַצְשֵׂה צֻבְת וְנְתַהָּה אֶת־שַׁרְשִׁרֹת הַאָבֹרִת עַל־הַמִּשִּׁבְּצְת: {o}

וּיְשָׁתֵּי שַׁרְשְׁרֹת זָהָב טָהוֹר – "[и сделай также] две цепочки (либо два шнурка) из чистого золота"

אַנָם אוּעָם – эту фразу можно понять по-разному:

- а) "прикрепи их (= оправы) на границе", т.е. в месте соединения хошена с эфодом;
- б) מְגְבָּלת = "сплетеные"; согласно этому объяснению, שַׁרְשְׁרֹת это шнурки, сплетенные (скрученные, подобно канату) из золотых нитей;
- в) מְגְבֶּלֹת = "кованые" по тому, как кузнец кует метал, придавая ему "границы", т.е. определенную форму; согласно этому объяснению, שַׁרְשִׁל это цепочки, изготовленные из небольших золотых звеньев

קעשה עבת – "переплетенные, подобно толстым и крепким веревкам"

ן הָמָשְׂבְּצֹת, עַל-הַמִּשְׁבְּצֹת – "и прикрепи эти витые цепочки (или шнурки) к оправам".

מו וְעָשִׁיתָ חָשֶׁן מִשְׁפָּמ מֵעֲשֵׁה חֹשֵׁב כְּמַצְשֵׂה אֵפָּר תַּעֲשֶׂנוּ זְיָהָב תְּכֵּלֶת וְאַרְנְּמְן וְתוּלְעַת שׁוֹי וְשִׁהְבָּעָה מוּרֵים אָבֶן מוּר אָדֶם פִּמְיָדְה וִבְּלֶּת אָבֶן וְתִּבְּעָה מוּרֵים אָבֶן מוּר אָדֶם פִּמְיָדְה וּבָרֶקֶת הַשִּׁיר הַאֲבֶּוֹ יוּ וִמְלֵּמְה בּמְלִּאַתְ הַבְּּלֶת אָבֶן בִּיְבְּעָה מוּרֵים אָבֶן מוּר אָדֶם פִּמְיִדְה וְבָּתֶּקְה הַשְּׁלִים: יוּ וְהַשִּׂר הַשְּׁלִישִׁי לֵשֶׁם שְׁבְוֹ וְאַחְלֵמְה: כ וְהַמּוּר הַשְּׁלִישִׁי לֵשֶׁם שְׁבְוֹ וְאַחְלֶמְה: כ וְהַמּוּר הְיִבְּלִּה הַבְּיִים זְהָנְב יְהְיִוּ בְּמִלְּוֹאֹתֵם: כא וְהַאֲבָנִים תְּהְיֶּין עַל־שִׁלְת הַבְּיִים וְהָיִוּ בְּמִלְנִים וְהָיִוּ בְּמִלְּיאֹת הָשְׁיִם וְנְשָׁבְּבְּים זְהָיָוֹ זְהַלְּב יִהְיוּ בְּמִלְּה בְּמִלְּה בְּמִים וְהַיִּלְם.

שָּלֵת- הַשְּׁפֶּׁי שְׁתָּים שָׁמִים: {o}

שָּלֵת- הַשְּׁפֶּׁי הְפָּנִי יְשְׁהָל הְפָּנִי יְהָוֹה שָׁמִים: לְפָּנִי יִשְׂרָאֵּל בְּחָשֶׁן הַמִּשְׁפָּׁט בְּנִי-יִשְׂרָאֵל בְּחָשֶׁן שָׁרִּים שָׁבְּיוֹ הִפְּשִׁהָּ שְׁלַ-הַפְּּט בְּנִי-יִשְׂרָאֵל שְׁתִּים וְהָשָׁר שְׁתִּים שָּלְּבִּי בְּבְּאוֹ לִבְּלָת בְּבְּאוֹ הַהְשֶׁן בִּבְּאוֹ הַהְשֶׁן בִּבְּאוֹ הַהְשֶׁן בִּבְּאוֹ הַהְשָׁן בִּבְּאוֹת הַחְשָׁן כֵּהְ וְצָשָׁר שָׁלַ-לְבָּוֹ וְשָׁתִּי שַּבְּעוֹת וְנְבָּבְּאוֹת הַחְשָׁן עַל־שְׁבָּיוֹ הִישְׁשָּׁכְּט בְּנִי-יִשְׂרָאֵל בְּבְּאוֹת הַחְשָׁן בִּפִּשְׁהָּבְּיוֹת הָחְשָׁן בִּבְּאוֹת הָּבְּלְת בְּבְּלְת בְּבְּלִת הָבְּבְּעוֹת וְנְבָּבְּעוֹת הְבָּבְעוֹת הָבְּבְעוֹת הָבְּבְּעוֹת הָבְּבְּעוֹת הָבְּבְּעוֹת הַבְּבְּעוֹת הָבְּבְּעוֹת הָבְּבְּעוֹת הָבְּבְּעוֹת הָבְּבְּעוֹת הְבָּבְעוֹת הְבָּבְעוֹת הְבָּבְעוֹת הָבְּבְעוֹת הָבְּבְעוֹת הְבָּבְּעוֹת הָבְּבְעוֹת הָבְּבְעוֹת הְבָּבְעוֹת הְבְּבְעוֹת הְבָּבְעוֹת הְבְּבְעוֹת הְבְּבְעוֹת הְבְּבְעוֹת הְבָּבְעוֹת הְבָּבְעוֹת הְבָּבְעוֹת הְבָּבְעוֹת הְבָּבְעוֹת הְבָּבְעוֹת הְבָּבְעוֹת הְבָבְעוֹת הְבְּבְּעוֹת הְבָּבְיוֹת לְעָפָּת בְּבְּבְעוֹת הְבָּבְיוֹת הְשָׁבְיוֹ לְעָפָּת בְּבְּבְעוֹת וְבָּבְּעוֹת הְנִבְּיִה לְשָׁבְיוֹת הְשָׁבְרוֹן לְבְּבֵּיר יְהָוָה הְבָּבְיוֹת הְשָּבְרוֹת הְבָּבְיוֹת לְעָפָּת בְּבְּבְיוֹת הְבָּבְיוֹת הְנִבְּיִה הְבָּבְיוֹת הְבָּבְיוֹת הְנְבְּבְּי הְבָּבְיוֹת הְבָּבְיוֹת הְנְבְּבְּי הְבָּבְיוֹת הְבָּבְייוֹת הְבָּבְיוֹת הְבָּבְיוֹת הְבָּבְיוֹת הְבָּבְיוֹת הְבָּבְיוֹת הְבָּבְיוֹת הְבְבּבְיוֹת הְבָּבְיוֹת הְבּבּיוֹת הְבִּבּיי הְבִבּיי הְבִבּיי הְבִּבּיי הְבִבּיי בְּבְבּיי הְבְבּבּיוֹת הְבִּבּיי הְבִבּיי בְּבְבּיי בְּבִבּיי בְּבְבּיי בְּבְבּייוֹת הְבִּבּיים בְּבְיוֹת הְבְבּיי בְּבְבְיוֹת הְבִבּיי בְבְבּיי בְּבְבּבּיי בְּבִיים בְּבְיים בְּבְבְייוּ הְבְבְּבְייוֹת

(מו) וְעָשִׁיתָ חָשֶׁן מִשְׁפָּט' מַצְשֵּׁה חֹשֵּׁב כְּמַצְשֵּׁה אַפִּד הַּצְשֶׁה יְּהָב הְּכֵּלֶת וְאַרְנְּטְׁן ותוֹלַעַת שָׁנֵי וִשֵּׁשׁ מִשְׁוָר הַּצָּשֵּׁה אֹתוֹ:

ק מְשְׁפָּט, מַעֲשֵׂה חֹשֵׁב – "и сотки хошен мишпат"; בְּטָשֵּׂה חֹשָׁב – см. Шмот 26, 1 – נְעָשִׂיה חֹשָׁב – "так же, как и эфод"; т.е. в виде фартука, закрывающего часть тела, а также из тех же материалов (**Даат микра**)

יָהָב תְּכֵלֶת וְאַרְגָּמָן וְתוֹלַעַת שָׁנִי, וְשֵׁשׁ מִשְׁזָר – "из нитей золотых, нитей mxenem, пурпурной шерсти, алой шерсти и нитей льна, скрученных вместе, сделай его".

#### Что означает חשׁן משׁפַט?

Раши: он называется так, потому что он искупает за ошибку в судопроизводстве (Зевахим 886; Йома 7). По другому объяснению, он называется מָשְׁפָט, потому что четко изъясняет свои речи и обещанное им истинно. Слово מָשְׁפָט ("суд"), имеет три значения: разбирательство спорного дела противных сторон, и вынесение приговора, и наказание во исполнение судебного приговора, будь то смертная кара, или телесное наказание, или денежное взыскание. Здесь же это слово означает "выяснение", так как [хошен] истолковывает и объясняет свои речи.

**Рашбам**: он называется так, поскольку в хошен помещены *урим вэтумим*, которые сообщают Исраэлю решения (מָשָׁפָט) — каким образом следует поступать.

**Даат микра**: корень חשן встречается в Торе только в связи с хошеном, его первоначальный смысл не ясен. По одному из мнений, этот корень близок по смыслу к корню חסן, одно из значений которого "поступление в казну" (הַּלְנֶסֶה לְּאוֹצֶר). И хошен называется так из-за того, что он двойной (см пасук ט) – у него есть нечто вроде кармана, пазухи (куда можно поместить что-либо – לָהַכְנִיס – Туда помещают урим вэ-тумим (см. ниже,

пасук ל), которые способны раскрывать решения Всевышнего (מִשְׁפֵּט הי) и сообщать их спрашивающему. Поэтому хошен называется חֹשֵׁעָ מִשְׁפָּט.

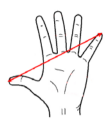
**Мальбим**: מְשְׁפֶּט – это выяснение, какая из сторон права в каком-либо вопросе. Например, два человека приходят с тяжбой, и אפָט выясняет, кто из них прав. Также и перед *урим* представляют две стороны вопроса, как, например, выходить на войну или нет. И они определяют, кто прав.

# (טז) רָבָוּעַ יִהְיֶה כָּפִּוּל זֶרֶת אָרְכִּוֹ וְזֶרֶת רְחְבְּוֹ:

רָבוּעַ יִהְיֶה – "он должен быть квадратным"

— "двойным"; т.е. иметь два слоя — прямоугольный отрез ткани складывался пополам, образуя квадрат; внутрь образовавшегося кармана вкладывали урим вэ-тумим (Даат микра)

 $\mathfrak{f}(\mathfrak{q},\mathfrak{q})$  ,  $\mathfrak{$ 



#### (יז) וּמִלֵּאתֵ בוֹ מִלֶּאַת אֶּבֶן אַרְבָּאָה טוּרֵים אָבֶן טוּר אָדֶם פִּטְדָה' וּבָּלֶּקֶת הַטְּוּר האחר:

"ע אָבֶן מִלּאָת בּוֹ מִלְאַת אֶבֶן "и вставь в него камни в оправах"; אֶבֶן מִלּוּאִים = מִלְאַת אֶבֶן; это словосочетание образовано подобно, например, יְפֵה מַרְאֶה יָפֶה (בַּעַל מַרְאָה יָפֶה ); слово (אַבָּנִים בּי); слово (אַבָּנִים בּעַל מַרְאָה יָפֶה בּעָרָאָה)

אַרָבָּעָה טוּרִים אָבֵן – "четыре ряда камней"

ר, הָאֶחָד (הָבֶּרֶקֶת – הַטּוּר, הָאֶחָם – "[первый] ряд:  $\emph{одем}$ ,  $\emph{питд\'a}$  и  $\emph{бар\'eкет}$  – один ряд".

(יח) וְהַשִּׂוּר הַשֵּׁוּנֻ נְפֶּךְ סַפִּיר וְיֶהְלְם:

"[Второй] ряд: нофех, сапир и яналом".

(יט) וְהַשָּוּר הַשְּׁלִישֵׁי לֶשֶׁם שְׁבֻוֹּ וְאַחְלֶמָה:

"[Третий] ряд: лешем, шево и ахлама".

(כ) וְהַפוּרֹ הֶרְבִילִּי תַּרְשִׁישׁ וְשָׁהַם וְיָשְׁפֵּה מְשָׁבְּצִים זָהָב יִהְיוּ בְּמִלְּוֹאֹחֶם:

קיי, בְּמְלוּאֹתָם – "[все] они должны быть в золотых оправах".

Еще раз подчеркнем: нам не известно точно, что это за камни (см. пасук v). Во все времена предпринимались различные попытки определить их. Мы приведем здесь наиболее распространенную версию (по *Даат микра*):

אָדֶם פּּיָדָה וּבָרֶקֶת – рубин, топаз и изумруд (или малахит); לנֶּדְּ סַפִּיר, וְיָהֲלֹם – бирюза, сапфир и алмаз (бриллиант) (или горный хрусталь); – циркон (или опал), агат и аметист (или красный кварц); – дризолит (или аквамарин), оникс и яшма.



(כא) וְּהָאֲבָנִים תַּהְיֶּין, עַל־שְׁמָּת בְּגִי־יִשְׂרָאֵל שְׁתֵּים עֶשְׂרֵה עַל־שְׁמֹתָם בּּתּוּחֵי חוֹתָם אַישׁ עַל־שְׁמֹוֹ תִּהְדֶּין, לִשְׁגֵי עָשֶׂר שֶׁבֶם:

"Эти камни будут соответствовать именам сынов Исраэля: двенадцать – по числу их имен: на каждом [камне] должно быть вырезано, как на печати, имя – [и так] для двенадцати колен".

# (כב) וְעָשֶׂיתָ עַל־הַחָּשֶׁן שַּׁרְשָׁת גַּבְלֶת מֵעֲשֵׂה עֲבָת זָהָב טְהְוֹר:

(כג) וְעָשִּׁיתָ עַל־הַחֹשֶׁן שְׁתֵּי טַבְּעַוֹת זָהָב וְנֵתַהָּ אֶת־שְׁתֵּי הַטַּבְּעוֹת עַל־שְׁנֵי קְצְוֹת הַחִשֵּׁן:

"И сделай для хошена два золотых колечка и помести оба колечка на двух [верхних] краях хошена".

# (כד) וְנֶתַהָּה אֶת־שְׁתֵּל עֲבֹתָת הַזָּהָב עַל־שָׁתֵּי הַטַּבָּעָת אֶל־קְצִוֹת הַחְשֶׁן:

"А оба золотых шнурка (или цепочки) прикрепи к двум колечкам на обоих краях хошена".

(כה) וְאֵּת שָׁתֵּי קְצוֹת שָׁתֵּי הַעֲבֹתֶׁת תִּתֵּן עַל־שָׁתֵּי הַמִּשְׁבְּצֵוֹת וְנֵתַתָּה עַל־כִּתְפָוֹת הַאָּפִּד אֵל־מִוּל פָּנֵיו:

יְאֵת שְׁתֵּי קְצוֹת שְׁתֵּי הָעֲבֹתֹת – "а два [других] конца обоих шнурков (или цепочек)" – תְּתֵּן עַל-שְׁתֵּי הַמִּשְׁבְּצוֹת – "прикрепи к двум оправам"; эти оправы упомянуты в пасуке יג

ן נְתַתָּה עֵל-כִּתְפוֹת הָאֵפֹד, אֶל-מוּל פָּנָיו – "а [оправы] помести на лямках эфода спереди"; выражение אָל-מוּל פָּנָיו сказано как бы с точки зрения человека, смотрящего на эфод спереди, когда тот надет на коhена.

# (כו) וְעָשִּׁיתָ שְׁתֵּי' טַבְּעֲוֹת זָהָב וְשַׂמְתָּ אֹהָם עַל־שָׁנֵי קְצַוֹת הַחְשֶׁן עַל־שְׂפָתוֹ אֲשֶׁר (כו) וְעָשִּׁיתָ שְׁתֵּי' טַבְּעֲוֹת זָהָב וְשַׂמְתָּ אֹהָם עַל־שְׁנֵי קְצַוֹת הַחְשֶׁן עַל־שְׂפָתוֹ אֲשֶׁר

ן זֶהְב שְׁבְּעוֹת זָהָב – "и сделай еще два золотых колечка"; кроме упомянутых в пасуке כג

ן הָרּוֹשֶׁן אָתָם, עַל-שְׁנֵי קּצוֹת הַחֹשֶׁן – "и помести их на двух других концах хошена"; т.е. снизу

אָפֶרוֹ, אֲשֶׁר אָל-עֶבֶר הָאָפֹד בַּיְתָה "на краю его внутренней стороны, обращенной к эфоду".

### (כז) וְעָשִׁיתָ´ שְׁתֵּי טַבְּעַוֹת זָהָב´ וְנֵתַתָּה אֹתָם עַל־שְׁתֵּ' כִתְפּוֹת הָאֵפָּוֹד מִלְלַמְּשֶׁה מִפְּוּל פָּנִיו לְעָמַת מַחָבַּרְתִּוֹ מִמַּעַל לְחֲשֶׁב הָאֵפִּוֹד:

קבעות זָהָב "и сделай еще два золотых колечка"; кроме все, упомянутых выше

ינֶתַתָּה אֹתָם עַל-שְׁתֵּי כִּתְפוֹת הָאֵפוֹד מִלְמַטָּה מְמוּל פָּנָיו, לְעֻמַת מַחְבַּרְתּוֹ – "ע прикрепи их к обеим лямкам эфода снизу, с внешней стороны его, там, где они (= лямки) соединяются с эфодом";

קּמַעַל, לְחֵשֶׁב הָאֵפּוֹד – "над поясом эфода".

# (כח) וְיִרְכְּסָוּ אֶת־הַחשׁן מְשַבְּעֹתֻׁו אֶל־שַבְּעָת הָאֵפּוֹד בּפְתַיל תְּבֶּלֶת לְהִיֻוֹת עַל־חֲשֶׁב הָאָפָּוֹד וְלָאֹ־יִזַּח הַחִּשׁׁן מַעַל הָאָפָּוֹד:

ן יִרְכְּסוּ אֶת-הַחֹשֶׁן מִטַבְּעֹתוּ אֶל-טַבְּעֹת הָאֵפּוֹד, בּפְתִיל תְּכֵלֶת "и надо привязать хошен за кольца его к кольцам эфода шнурком из mхелеm"

ייות, על-חַשֶּׁב הָאֵפוֹד "чтобы [хошен] располагался на поясе эфода"; по мнению *Даат микра*, нижний край хошена должен стыковаться с верхним краем пояса; по мнению **Рамбама**, пояс эфода находится под хошеном (см. рисунок)

יַאַר הָאַפּוֹד – "и [таким образом] хошен не сдвинется с эфода"; יַּאַח הַחֹשֶׁן, מֵעַל הָאַפּוֹד образовано от корня יחח, смысл которого "отрыв и отделение".

(כט) וְנָשָׂא אַהַרֹן אֶת־שְׁמוֹת בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל בְּחָשֶׁן הַמִּשְׁפֶּט עַל־לִבְּוֹ בְּבֹאַוֹ אֶל־הַקְּדֶשׁ לְזִבְּרָן לִפְּנִי־יִהוָה הָּמִיד:

"И [в результате того, что хошен будет постоянно прикреплен к эфоду,] будет носить Аһарон имена сынов Исраэля на хошене, [выясняющем] решение [Всевышнего], на груди своей, входя в святилище, для напоминания перед Всевышним – постоянно".

Снова "для напоминания"!

**Сфорно**, *Даат микра*: каждый раз, когда Аһарон будет заходить в святилище, Всевышний, как бы посмотрит на него и увидит имена бней Исраэль, и в результате такого "припоминания" отнесется к ним более благосклонно.

Что это нам напоминает – когда ты записываешь у себя на груди, на плечах, на лбу?.. Тефиллин! Какое обоснование Тора дала для мицвы тефиллин? Зикарон!

"Запиши у себя на лбу" = "запомни хорошенько". Т.е. цель тефиллина, смысл этой мицвы — помнить о чем? — о Всевышнем и о мицвот. А здесь — имена бней Исраэль на нагруднике будут напоминанием о том, что коheн-гадоль является представителем народа перед Всевышним: от имени всего народа он служит Всевышнему.

Перед нами есть определенная параллель между тем, что делает отдельный еврей он должен помнить Всевышнего и его мицвот, и Устная Тора говорит, что это тефиллин; и то, что Тора говорит, что делать коћен-галоль. должен Коћеноблик гадоль это человека его представительного, сущность, больше назначение общественнополитическое, и поэтому он стоит также перед царем: с одной стороны коћенгадоль, с другой стороны – царь, и они оба руководят народом. И поэтому царь, спрашивает пророчество, обращается именно к коћену, который одет в этот хошен.



Эфод и хошен (по мнению Рамбама): Вверху: слева — эфод в закрытом виде, вид спереди; справа — эфод в открытом виде, вид со спины. Внизу: эфод и хошен вместе

(ל) וְנַתַהְּ אֶל־חָשֶׁן הַמִּשְׁפָּׁט אֶת־הֵאוּרִים וְאֶת־הַהָּמִּים וְהָיוּ עַל־לֵב אֲהַרֹּן בְּבֹאוֹ לִפְנֵי יְהַנָה וְנָשֵׂא אַהַרֹן אֶת־מִשְׁפַּט בָּנִי־יִשְּׁרָאֵל עַל־לִבָּוֹ לִפְנֵי יְהֹנָה הָמֵיד: {٥}

ן הַמִּשְׁבְּט "и помести в (или "на" – см. объяснение ниже) хошен, [выясняющий] решение [Всевышнего]"

אַת-הַתְּמִים וְאֶת-הַתְּמִים – "урим и тумим"; см. ниже

יְהְיוֹ עֵל-לֵב אַהְרֹן, בְּבֹאוֹ לְפְגֵי יְהוָה – "так что они будут на сердце Аһарона, когда он будет представать перед Всевышним"; т.е. когда он будет представать перед Всевышним для того, чтобы задать вопрос, то урим и тумим будут на груди Аһарона, чтобы слова Всевышнего вошли к нему в сердце (Даат микра)

קמיד – "נָשָּׁא אַהַרוֹ לְּכְנֵי יְהוָה – "תָּמִיד – "и будет носить Аһарон решения Всевышнего сынам Исраэля на сердце своем, постоянно"; т.е. каждый раз, когда Аһарон будет представать перед Всевышним, чтобы выяснить волю Всевышнего, то урим и тумим будут на груди его, и с их помощью в сердце Аһарон будет дано верное решение – как правильно поступить – как Всевышний укажет спрашивающему (Даат микра).

#### Что такое את-התמים ואת-האורים!?

Раши: это записка с Именем Всевышнего, которую помещали между слоями хошена, и посредством этой записки [хошен] освещал свои слова и выражал их ясно. И во Втором Храме тоже был хошен, потому что невозможно, чтобы у коheн-гадоль недоставало какой-либо из одежд, однако Имя не находилось в нем. И по названию той записки, хошен называется хошен мишпат (т.е. "хошен, который вершит суд = дает ответ на вопрос"), как сказано: "И спросит для него суда урим" (Бемидбар 27, 21).

Из слов Раши не ясно, каким образом коheн получал ответ: вынимал ли он *урим* вэ-тумим из хошена и смотрел на них, и тогда буквы на камнях хошена светились, или, может быть, буквы начинали светиться только в результате того, что коheн мысленно сосредотачивался и обращался к Всевышнему.

Ибн Эзра (1): есть сложные вопросы, связанные с эфодом и хошеном. Моше приказал сделать только один эфод, который является частью одежды Аһарона. Однако, мы видим в книге Шмуэль (1 23, 6), когда коћен убегает от Шауля к Давиду, он приносит с собой эфод. И это не тот эфод, что был изготовлен по приказу Моше, потому что написано без определенного артикля. Кроме того, там написано, "восемьдесят пять человек, носивших полотняный эфод" (там же 22, 18). И многие комментаторы [отказываясь понимать буквально] объясняли, что речь идет о людях "достойных" носить эфод. И они не обратили внимания, что "полотняный эфод" изготовлен из льна, а эфод Моше был не полотняным, а вытканным из золота и разноцветной шерсти. Вопросы коћену задавали, только когда на нем был хошен с урим ве-тумим (Бемидбар 27, 21). И вот, мы видим, что Всевышний ответил Давиду через коћена, на котором был полотняный эфод (Шмуэль 1 23, 12), находясь в Циклаге (далеко от Мишкана), т.е. это не был эфод Моше. А Шауль, выходя на войну, спросил урим (там же 28, 6). И это те урим, что были в хошене, вместе с эфодом, рядом с ковчегом. [Но Всевышний ему не ответил, хотя это был эфод Моше.] Есть еще более сложный вопрос: поскольку урим – это не камни, которые были вставлены в хошен, то по пшату эти камни не светятся и не отвечают на вопросы, потому что спрашивают не камни, а урим вэ-тумим. А что такое урим вэ-тумим, мы не знаем. Кроме того, буквы имен колен и имен праотцов не помогают (это не все буквы алфавита), потому что хошен мишпат называется так только из-за урим, которые в нем. И еще другой вопрос. Мы не можем сказать, что урим это и есть тумим, потому что написано урим вэ-тумим (Нехемья 7, 65). И эти слова - урим вэ-тумим стоят во множественном числе - т.е. их было

много. (Если урим вэ-тумим – одна записка с Именем Всевышнего, как говорит Раши, то урим – это то же, что и тумим, и вообще, это должно быть написано в единственном числе.) Рабейну Шломо сказал (см. Раши, пасук 5), что это были записки с Именами Всевышнего. Но если бы он видел ответ рабейну Ай, то не сказал бы этого (рав Ай-гаон в одном из ответов, посвященных чудесным явлениям, связанным с Именами Всевышнего, не упоминает об урим вэ-тумим).

Во-первых, Ибн Эзра говорит, что все "полотняные" эфоды не были тем эфодом, через который "спрашивают" Всевышнего в Храме, а просто были частью одежды важных людей. Давид тоже носил "полотняный эфод". Золотой эфод, который сделал Моше — это что-то другое. Во-вторых, что такое урим вэ-тумим — не ясно. Урим вэ-тумим всегда связаны с хошеном, но непонятно, какое это отношение имеет к хошену. Хошен — это нагрудник, обычная часть одежды коћена. То же самое было и во Втором Храме, но не "спрашивали" его. Почему? Говорят, потому что не было урим вэ-тумим. Но что такое урим вэ-тумим? В книге Нехемья написано, что оставили там что-то (неизвестно, что делать с этой вещью) пока не придет коћен с урим вэ-тумим: т.е. пока не появится пророк, который ответит на эту проблему. Непонятно, что это такое. Слышится, что, по мнению Ибн Эзры, урим вэ-тумим — это не сами камни, а некие изделия из серебра и золота.

Рамбан: раби Авраћам [ибн Эзра] решил продемонстрировать свою мудрость в вопросе урим вэ-тумим и сказал, что это некие серебряные и золотые изделия, наподобие тех, что делают астрологи, чтобы выяснить мысли задающего вопрос. И это совершенно неверно. Прав Раши, что это — записка с Именем Всевышнего. Доказательство этому в том, что об изготовлении урим вэ-тумим вообще не упомянуто в тексте Торы. Если бы они были изготовлены из серебра и золота, то об этом было бы написано, так же, как про изготовление других золотых и серебряных предметов.

**Толдот Ицхак** $^1$ : אֶת-הָּתָּמִים – это уровень *руах ha-кодеш* – выше, чем бат коль, но ниже, чем пророчество.

Даат микра: нигде в Торе не сказано, кто изготовил урим вэ-тумим и какова их форма. Из различных намеков, разбросанных по тексту (Бемидбар 27, 21; Шмуэль 1 14, 41; там же 28, 6; Нехемья 7, 65) следует, что это некоторые приспособления, помогающие коћену достичь необходимого состояния — руах ha-кодеш, чтобы он мог ответить относительно мнения Всевышнего на заданный ему вопрос. Как выясняется, Тора не разъяснила суть урим вэ-тумим, поскольку это должно было остаться в тайне. Согласно пшату, урим вэ-тумим вкладывались внутрь хошена, поскольку он был двойным. Хазаль объяснили образование слова אורים от слова אורים ("свет"), а слова סדים от слова תמיקה) ("полнота, совершенство"). Т.е. ответ, который они дают, является ясным, четким (מְאִינְה) и полным, абсолютным (прометого, они сказали, что буквы на камнях хошена светились перед глазами коћена. И из свечения этих букв коћен составлял слова ответа

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Автор комментария "Толдот Ицхак" – рав Ицхак бен Йосеф Каро (1458, Толедо – 1535, Иерусалим), дядя рава Йосефа Каро, автора кодекса "Шулхан Арух".

תצוה שמות כח

спрашивающему<sup>2</sup>. В соответствии с этим можно сказать, что *урим 6*этумим – это сами камни, закрепленные в хошене, и не было там ничего другого, что помещали внутрь "кармана" хошена. Таким образом, фраза ונתת אל-חשן המשפט את-האורים ואת-התמים означает: "Закрепи на хошене камни в оправах", и пасук намекает здесь в других выражениях на то, что было сказано выше, в псуким אס-נא $^3$ .

Даат микра считает, что урим вэ-тумим – это сам хошен. Каждый коћен делал себе хошен, потому что каждый хотел быть конен-гадоль, но не каждый был пророком. Поэтому Шаулю ha-Шем не отвечал, а Давиду – отвечал. Что же такое *урим вэ-тумим* – действительно не ясно. Раши говорит, что *урим вэ-тумим* – это записка с Именем Всевышнего, которая кладется между хошеном и эфодом (там есть карман, потому что эфод – двойной) – так говорит мидраш хазаль. И когда спрашивают Всевышнего через урим вэ-тумим, то камни, на которых написаны буквы, светятся. Ибн Эзра говорит, что по пшату это неверно: урим вэ-тумим не означает, что камни светятся.

Урим вэ-тумим используются только в том случае, если конен – пророк (Мишне Тора, huльхот клей ha-микдаш 10, 9-12). В этой церемонии есть определенная символика: коћен отвечает на вопросы важного общественного деятеля. И это делается, когда на коheне надет хошен: поскольку коheн является представителем всего народа, то это показывает, что весь народ представлен здесь: коћен – важная религиозная личность, представитель службы в Храме, а тот, кто его спрашивает - важная государственная личность. Т.е. символика этого - общность действий царя и коћена, которым Всевышний указывает, как следует поступить.

Мы сказали, что, по одному мнению, урим вэ-тумим – это нечто, что кладется вовнутрь хошена; другое мнение - что это сам хошен. Также можно встретить мнение, что урим вэ-тумим – это просто прозвище для пророчества: "спросить урим вэ-тумим" означает "спросить [чтобы получить] положительный ответ (урим) или отрицательный ответ (тумим) [от Всевышнего]". По мнению проф. Кассуто, урим вэ-тумим были кусочками пергамента (как говорят хазаль), на одном из которых было написано урим (от слова арур, "проклят", т.е. отрицательный ответ), а на другом - тумим (от слова том вэ-эмет, "совершенно верно", т.е. положительный ответ), а ответ получали не через светящиеся камни (и, соответственно, ответ не был развернутой фразой), а просто вытаскивая одну из бумажек – да или нет.

לא וְעָשֶׂיִתְ אֶת־מְעִיל הָאֵפָּוֹד כְּלִיל הְּבֵלֶת: לב וְהָיָה פִי־ראֹשִׁוֹ בְּתוֹכִוֹ שָׁפְּׁה יַהְיָה ׁ לְפִּיו סָבִיב מַעֲשֵׂה אֹבִג כְּפֵּי תַחְרָא יָהְיֶה־לְּוֹ לְא יִקְבֶעֵי: לג וְעָשֵית עַל־שׁוּלְיוֹ רִמּגֵי הְבֶּלֶת וארנמן ותולעת שני על-שוליו סביב ופעמני זהב בתוכם סביב: לד פּעמן זהב וֹנְשְׁמֵע וֹהָב וֹרמּוֹן עַל־שׁוּלֵי הַמְּעִיל סָבֵיב: לה וְהָיָה עַל־אָהַרְן לְשָׁרֵת וְנִשְׁמַע

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Поскольку в именах бней Исраэль не содержатся все буквы алфавита, то, сообщает мидраш, на камнях, кроме имен сыновей Исраэля, были также выгравированы имена Авраһама, Ицхака и Яакова, а также фраза שבטי יה с целью дополнить недостающие буквы.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Так написал рав Ай-гаон (*Oцар ha-геоним, Брахот* 4, 6). И, по-видимому, к этому же склоняется мнение Рамбама (см. Мишне Тора, huльхот клей ha-микдаш 10, 9-10; huльхот бейт ha-бхира 4, 1).

# לְּוֹלוֹ בְּבֹאוֹ אֶל־הַקְּׁדֵשׁ לְפָנֵי יְהוָה וּבְצֵאתוֹ וְלְאׁ יָמִוּת: {ס}

# (לא) ועשֵית אֶת־מְעִיל הָאֵפָּוֹד כְּלְיל תְּכֵלֶת:

"И сделай накидку, [на которую надевается] эфод, целиком из тхелет".

ןהָיָה פִּי-רְאשׁוֹ, בְּתּוֹכוֹ – "в центре ее должно быть отверстие для головы" אַכָּח יְהָיָה בְּיִר לְפִיו סְבִּיב מַעֲשֵׂה אֹרֵג – "край этого отверстия по всей окружности должен быть соткан"

קבְי תַּחְרָא יִהְיֶה-לוֹ – "так, как [делают ворот] кольчуги"; слово תַּחְרָא כִּלּי – столько в связи с меилем, его образование не ясно, поэтому принято понимать это слово в соответствии с переводом Ункелоса; т.е. край отверстия для головы должен быть крепким и плотным

לא יַקְרֵע – "чтобы он не порвался".

# (לג) וְעָשֵׂיתָ עַל־שׁוּלָיו רִפּוֹנֵי הְּכֵלֶת וְאַרְנְּמָן וְתוֹלַעַת שָׁנִּי עַל־שׁוּלָיו סָבִיב וּפַּעֲמֹנֵי זָהָב בִּתוֹכֵם סַבִיב:

"И сделай по ее (= накидки) подолу гранаты из нитей голубой шерсти, багряницы и червленицы по всему подолу ее, и золотые колокольчики בְּתוֹכָם по всему подолу".

#### Что значит такое וּפַעַמֹנֵי זָהָב בָּתוֹכָם?

**Раши**: "между ними", т.е. колокольчики и гранаты должны чередоваться. **Рашбам**: колокольчики располагались между гранатами, а не внутри гранатов.

Рамбан (לא): колокольчики находились в прямом смысле внутри гранатов.

**Даат микра**: колокольчики должны находиться между гранатами, как разъясняет следующий пасук.

"Золотой колокольчик и гранат, чередуясь, пусть будут по всему подолу мантии".

**Даат микра**: פַּעָכוֹן זָהָב וְרְמוֹן – колокольчики и гранаты должны чередоваться: сначала колокольчик, за ним гранат, затем снова колокольчик, за ним снова гранат и т.д.

(לה) וְהָנֶה עַל־אַהַלְן לְשָׁרֵת וְנִשְׁמַע קוֹלוֹ בְּבֹאוֹ אֶל־הַקְּׁדֶשׁ לְפְנֵיְ יְהוָה וּבְצֵאתוֹ וְלְאׁ יָמִוּת: {ס}

"[Накидка] должна быть на Ahapone во время службы, чтобы был слышен их голос, когда он будет входить в святилище перед Всевышним, и когда он будет выходить – и он не умрет".



Слева: *меиль* (реконструкция *Махон ha-микдаш*). В центре: золотой колокольчик эпохи Второго Храма<sup>4</sup>. Справа: гранат из слоновой кости эпохи Первого Храма (увеличено)<sup>5</sup>.

#### Каким образом звук колокольчиков предотвращает смерть коћена?

**Раши**: ты понимаешь это из запрета [входить в святилище не в полном облачении]: если будут на нем (эти одеяния), он не навлечет на себя смертной (кары). Однако если он войдет (в святилище) без одного из этих одеяний, то подлежит смерти от руки Небес (*Санhедрин* 836).

**Рашбам**: поскольку Всевышний приказал, чтобы никто, кроме Аһарона, не находился в святилище, когда он заходит туда, чтобы искупить грехи бней Исраэль, до выхода его оттуда, то Всевышний приказал, чтобы был слышен звон колокольчиков, чтобы все остальные отдалились оттуда.

Рамбан: то, что сказал Раши, неверно. Если бы было так [как говорит Раши], то этот пасук следовало бы поместить после описания всех восьми одеяний. Почему же он стоит здесь, после того, как упомянуты только три: хошен, эфод и меиль, и перед тем, как будут упомянуты циц, кутонет, авнет и михнасаим? Кроме того, написано "и выходя из него", а выход из святилища не обязывает к какому-либо служению, требующему полного облачения. Но, по моему мнению, фраза "чтобы был слышен их звон, когда он будет входить в святилище перед Всевышним, и когда он будет выходить, чтобы не умер" — это объяснение заповеди делать колокольчики. Ибо из-за того, что в них нет никакой необходимости как в предмете одежды, и важные люди так обычно не делают, поэтому Всевышний приказал особым приказом изготовить их, чтобы был слышен

1

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Колокольчик был найден в ходе раскопок возле Храмовой горы. Не исключается возможность, что он принадлежал первосвященнику.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Надпись на гранате: אווא s DQ אווא TYBL (לבית יהוה קדש כהוכם). Предполагалось, что этот гранат был навершием жезла первосвященника. В 2004 году официально был признан подделкой и удален с выставки в Музее Израиля. Тем не менее, споры вокруг подлинности граната продолжаются.

их звон в святилище, чтобы коheн входил туда как бы с разрешения своего господина – подобно тому, как тот, кто заходит во дворец царя без предупреждения заслуживает смертной казни, в соответствии с придворными правилами, как это было, например, у Ахашвероша. На такое объяснение есть намек в Иерусалимском Талмуде, в трактате *Йома* (1, 5). Так же и при выходе из святилища, он должен выйти с разрешения господина.

С мнением Рамбана согласен Даат микра.

לו וְעַשִּׁיתָ צִּיץ זָהָב שָׁהֵוֹר וּפִּתַּחְתֵּ עֶלִיוֹ פִּתּוֹתֵי חֹתָם לֶּבֶשׁ לֵיהֵנה: לו וְשַׂמְתָּ אֹתוֹ עַל־פְּתִיל הְּבֶבֶּת וְהָיָה עַל־הַמִּצְנָבֶּת אֶל־מְוֹל פְּנֵי־הַמִּצְנָבֶּת יְהְיָה: לח וְהָיָה עַל־מַצַח אָבְרֹן וְנָשָׂא אָהַרֹן אֶת־עֲנַן הַבֶּּרְשִׁים אֲשֶׁר יַקְּהִישׁוֹ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לְכֶל־מַתְּנֹת שֵׁשׁ וְעָשִׂיתְ לְהָם מִצְנָבֶת שֵׁשׁ וְאַבְנֵט תַּעֲשֶׂה לַהֶבְּוֹר וּלְתִפְּאֵבֶרת: מא וְהִלְבַשְׁתָּ אֹתָם אֶת־אָבְרֹן אָחִיךְ מִבְנָמִים וּמִנְּבָּעוֹת מִּשְׁשָׁה לְהֶם לְכָבְוֹר וּלְתִפְּאֵבֶרת: מא וְהִלְבַשְׁתָּ אֹתִם אֶת־אַבְּרָן אָחִיךְ מִכְנְמֵי־בָּר לְכַבְּוֹת הַשְּׁבְּעוֹת מִּשְׁשָׁה לְהֶם לְכָבְוֹר וּלְתִפְּאֵבֶרת: מא וְהִלְבַשְׁתָּ אֹתָם אֶת־אָבְרָן אָחִיךְ מְכְנְמִי־בְּר לְכַבְּוֹת בְּשָּׂר עָרְזָה מִפְּתְנִים וְעַד־יְבְּכִים וְהְיוֹּ עַל־אָהְרֹן וְעַל־בְּנִיוֹ מְכְנְמֵי־בָּר לְכַבְּוֹת בְּשָּׁר אֵוֹ בְּנִשְׁה אָבְרוֹן וְעַלִּים וְעָבִין וְתְבָּבְיוֹת בְּפְּבְים וְלְבִּישׁה לְהֶבּי וְנִישְׁית בְּבָּיוֹי מִּלְיוֹ וְעָתִיך אָוֹרְנִי מִּבְּר וֹיִין מָתְרִינוֹ וְכִּים בְּחָבְיוֹ וְנִילְית בְּלְּבְיִים וְּעָבִיין בְּנִבְיוֹ מִילְהְעִּי אָהְרֹן וְעִנִים וְּבָּבְיוֹת וְנִישְׁית בְּבְּנְיוֹ בְּלְנִית בְּבּבְּים וְנִבְּיוֹ בְּתָּי אָרְרְנִי אֵבְר וֹבְיּבְיוֹ בְּבְשִׁי אְבָּר מִינִבְיוֹן בְּמָבְיוֹ בְּבְּיִי בְּבְּיִים לְּנִבְיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְּיִי בְּבְּיִבְּיוֹ בְּעָבְיוֹ בְּבְּבְּיוֹת בְּשָּבְית בְּעִבְּי לְנִבְּעוֹ אָּחָבְיוֹן בְּבָּים בְּבִּבְּשׁ בְּיִם בְּעִבְּבְּיוֹ בְּבְּיוֹ בְּעִיּי בְּבְּבְּעוֹת בִּשְּבְיוֹי בְּבָּי בְּבִיוֹי בְּבָּי בְּבְיוֹ בְּבָּבְיוֹ בְּבִּים בְּיִבְּיוֹי בְּבִיי בְּבִּבְיוֹ בְּבְּבְּיוֹ בְּבְּבְיוֹ בְּבְיוֹב בְּיִי בְּבִים בְּיוֹבְעוֹב בְּבְּבְּים בְּיבְיבְשְׁבְּבְיוֹ בְּבְיּבְנִי בְּבְיּבְבְיוֹי בְּבְיּבְים בְּבְּבְבְּשְׁבְּבְיוֹ בְּבְבְּבְיוֹ בְּבְבְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹם בְּבְיבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹ בְּבְבְיוֹב בְּבְיבְּבְּבְיוֹי בְּבְּבְיוֹי בְּבְיוֹב בְּבְיבְיוֹם בְּבְּבְיוֹם וְלְאִבְיוֹבְבְּבְיוֹ בְּבְבְּבְבְיוֹ וְלְאִבְיוֹבְבְּבְּיוֹבְיבְיוֹים וְבְשְׁבְּבְבְּים וְלְלְבְיבְיוֹבְבְּבְיוֹם בְּבְּבְיבְּבְּבְיוֹים בְּבְיבְיוֹ בְבְּבְּבְיבְבְּיוֹב וּלְ

# (לו) וְעָשִׂיתָ צִּיץ זָהָב טְהָוֹר וּפִּתַּחְהָּ עָלָיוֹ פִּתּוֹחֵי חֹתָּם לְּדָשׁ לַיהוָה:

ין נְשִׂיתָ צִּיץ, זָהָב טְחוֹר – "и сделай венец из чистого золота"; אוֹר – налобное украшение, золотая полоса шириной два пальца, длиной от уха до уха (Шаббат 63б); אין – основное значение этого слова – "цветок, бутон"; в его переносном значении означает украшение в виде короны, венца, только в отличие от них, он не охватывает всю голову по окружности, а только переднюю часть головы; возможно, что чазван так потому, что он עוצץ ("блестит, сверкает") (Даат микра)

י הּתָּחַי, הֹתָּח – "и выгравируй на нем [надпись], как это делают на печатях" – "святыня Всевышнему".

**Даат микра**: эти два слова, содержащие восемь букв, были выгравированы на *циц*, что на лбу Аһарона, как бы говоря всем, кто его видел, что он является посланцем всех бней Исраэль (чьи имена выгравированы на камнях у него на плечах и на груди), чтобы от их имени служить Всевышнему. И Аһарон сообщает от имени всех бней Исраэль, что все жертвы, приносимые народом – *кодеш ле-ha-Шем*.

# (לז) וְשַׂמְתָּ אֹתוֹ עַל־פְּתִיל הְבֶּׁלֶת וְהָיָה עַל־הַמִּצְנָפֶת אֶל־מְוּל פְּגִי־הַמִּצְנָפֶת יָהְיָה:

ין שַּׂמְתָּ אֹתוֹ עַל-פְּתִיל תְּכֶלֶת, וְהָיָה עַל-הַמִּצְנָפֶּת – "и прикрепи его шнурком из *тамелет*, чтобы он был на *мицнефет*"; הַמִּצְנָפֶּת – см. пасук לט לט לט לט אין – см. пасук לט "он должен быть с передней стороны *мицнефет*".

# (לח) וְהָיָה´ עַל־מַצַח אָהַרֹן וְנָשָּׁא אָהַרֹן אֶת־עֲוֹן הַקְּדָשִׁים אֲשֶׁר יַקְהִּישׁוּ בְּנֵי יִשְּׂרָאֵׁל לְכֵל־מַתְּנָת קְדְשִׁיהָם וְהָיָה עַל־מִצְחוֹ תַּמִּיד לְרָצִוֹן לָהֵם לִפֵּנִי יִהנַה:

"[*Циц*] должен находиться на лбу Аһарона, и этим будет искупать Аһарон грех осквернения всех святых приношений сынами Исраэля; и должен быть он на лбу его постоянно, чтобы благоволил к ним Всевышний".



Циц – реконструкция Махон һа-микдаш

#### (לט) וְשִבַּצְתָּ הַכְּתָנֶת שֵׁשׁ וְעָשָׂיתָ מִצְנָפֶת שֵׁשׁ וְאַבְנֵט תַּעֲשֶׂה מַעֲשֵׂה רֹבֵם:

ין "ע сотки льняную клетчатую рубаху" – "и сотки льняную клетчатую рубаху" – "и сделай льняную мицнефет"; מְצְנֶכֶּת שֵׁשׁ – пасук не объясняет форму мицнефет, не говорится об этом и в словах хазаль; Рамбам пишет, что длина мицнефет составляла шестнадцать амот (Мишне Тора, hильхот клей hа-

длина мицнефет составляла шестнадцать амот (мишне тора, пильхот клеи памикдаш 8, 16) – т.е. это длинная полоска материи, которую обматывали вокруг головы

ן רַקְם - "и сделай вышитый пояс".

#### (a) וְלִבְנֵי אֲהַרֹן הַשְשֶׂה כָחֲנֹת וְעָשִׂית לָהֶם אַבְנַמֻים וּמִּנְבָּעוֹת הַשְשֶׂה לָהֶם לְכָבְוֹר וּלתפארת:

קֿבָנֵי אַהַרן תַּעָשָּה בָתָּגֹת – "а для сыновей Аһарона сделай рубахи" – "и сделай им пояса"

קּבְּעוֹת תַּצְשֶּׂה לָהָם "ע сделай им головные уборы"; פֿגְבָּעוֹת – то же, что и מְצְנֶפֶת различие состоит лишь в том, что мицнефет оборачивают вокруг головы, накладывая один слой на другой, а мигбаат обматывают, приподнимая один слой над другим, в виде конуса (см. Мишне Тора, hильхот клей ha-микдаш 8, 2) – см. выше, пасук 2.

### (מא) וְהַלְּבַשְׁתָּ אֹתָם שֶׁת־אַהַרָן אָהִידּ וְאֶת־בָּנָיו אָתִּוֹ וּמְשַׁחְהָּ אֹתָם וּמִלֵּאתָ אֶת־יָדֶם יִקְדַשְׁתָּ אֹתָם וְכָהַנִּוּ לִי:

ן הֶלְבַּשְׁתָּ אֹתָם אֶת-אַהַרֹן אָחִידּ, ןאֶת-בָּנִיו אָתוֹ – "и облачи в них Аһарона, брата твоего, и с ним – его сыновей"

הְמָשַׁרְתָּ אֹתָם – "и помажь их [маслом]"; помазание означает назначение человека на определенную должность

רמַלֵּאתָ אֶת-יָדָם – "назначь их [служить Мне] и надели их полномочиями"

ילָהָנּי לִי – "ע [тем самым] они будут освящены (= выделены), чтобы служить Мне".

#### (מב) וַעֲשֵׂה לָהֶם מִכְנְסֵי־בָּד לְכַסְּוֹת בְּשֵׂר עֶרְוָה מִמְּתְנֵיִם וְעַד־יְרַכַיִם יִהְוּ:

ן עֶרַיָּה לָהֶם מִכְנְסֵי-בָד, לְכַסּוֹת בְּשַׂר עֶרְיָה "и сделай им льняные штаны, чтобы прикрывать наготу"; בְּד – льняная ткань – בָּד – מְמָתְנַיָם וְעָד-יָרְכַיָּם, יְהִיוּ – "они должны быть длиной от пояса до колен".

(מג) וְהָיוּ עַל־אָהָרֹן וְעַל־בָּנְיו בְּבֹאָם וּ אֶל־אָהֶל מוֹעֵׁד אַוֹ בְנִשְׁתָּם אֶל־הַמִּזְבֵּהַ לְשָׁרֵת בַּלְּרָשׁ וְלָא־יִשְׂאִוּ עַוֹן וָמֵתוּ חָקָת עוֹלֵם לוֹ וּלִזָרְעוֹ אֲחָרֵיו: {o}

"И должны быть они (= эти одежды) на Аһароне и его сыновьях, когда будут они входить в шатер откровения или когда будут приближаться к жертвеннику для служения в святилище, чтобы не было на них греха [из-за отсутствия одежд, в результате которого они] умрут; это — вечный закон для него (= для Аһарона) и для его потомков после него".



Одежды *коћен-гадоль* Слева – в эфоде по мнению Рамбама; справа – в эфоде по мнению Раши (Рашбама) 1-эфод; 2- рубаха; 3-хошен; 4-меиль; 5- мицнефет; 6-циц (на изображении слева *циц* не показан)

וֹנִד־בָּגַיוּ: אָהַרָן וּבָנִיוּ וְחָבַשְׁתֵּ לְהָם מִּגִּשְׁת וְהַיְתָה לְהָם כְּהָנָּה לְהָם כְּתָּנָת לְלָם פַּשְׁלָת בִשְּׁלֵם וּמִלֵּאת יִד־אַהַרן וְאָת־בָּנָיוֹ מַצְּלָם בְּמָּנָת וְחַלְּת בְּשָׁתָם בְּמָּנִת וְחַלְּת בְּשָׁתָם כְּתָּנָת בְּשָׁתְּה לְהָם מִצִּית וְחַלְּת מִצֹּת בְּלִילָת בַּשָּׁמָן וִיְקְבָתְ הַאָּהָר וְאָת־בָּנָיִת וְאָת־בָּנָיִים וְהַלְּבַשְׁתָּ אֶת־אַהַרֹן אֶת־הַכְּנָת וְאָת שְׁנִים בִּמְּיִם: הּ וְלֵקְחְתָּ אֶת־הַבְּנָיִים וְהַלְבַשְׁתָּ אֶת־אַהָרֹן אֶת־הַבְּנָת וְאֵת עִלְם בִּפְּתִם: וּ וְשֵּׁמְתָ הַמִּעְם: הּ וְלֵקְחְתָּ אֶתְה וְנָבְּעָּת וְאָת־בְּנָיִים וְהַלְבַשְׁתָּ אֶת־אֲהָרֹן אֶת־הַבְּנָת וְאֵת עִל־רִאשׁוֹ וְנְמֵבֶּ אִתְּה וְאָת־הַבְּנָיוֹ תִּקְבָּת וְאָת־בְּנָיוֹ וְמָבְעָה וְמָלֵת וְהַלְבַּשְׁתָּם בְּמָּים: הּ וְעֵּקְהָה לְהֶה בְּנָיִים וְהַלְבַּשְׁתָּם בְּמָּים: הּ וְעֵּקְהָה לְהֶה בְּשָּׁתְ וְהָלְבִּשׁ אֹתָם בְּמָּים: הּ וְשֶּׁתְהָ הָּנְעִי הַאָּבְרוּוּ וְתְּבְּנִים וְהַלְבָּשְׁתְּם בְּמָּים: הּ וְעֵּקְהְהָּ אָתְרֹם בְּמָּים וְהַלְבָּשְׁתְּם בְּמָּים הַנְּעָּה הָבְּבִים מְהָבְּעוֹת וְהָלְבָּשְׁתְּם בְּהָבְּיוֹן וְחָבִשְׁתְּ אָתְרֹים הְּבָּבְיים וְחָבִּשְׁתְּ לְּהָב בְּעָּתְם בְּבָּיים וְחָבְּשְׁתְּת בְּנָיוֹ וְחָבַשְׁתְּ לְּהָב בְּעָּתְם בְּבָּיוֹי וְחָבַשְׁתְּת לְּהָב בְּעָּת וְהָבְּנִים וְחָבְּעִתְּם מִבְּלָת וְהָבְעִים מְּבְּלָת וְחָבְּתְ אִבְּרָוֹ וְחָבְבִּשְׁתְּם בְּנָיוֹי וְחָבְשְׁתְּת לְּהָב בְּעָּתְם בְּבָּיוֹי וְחָבְשְׁתְּת בְּבָּעִים הְּעָבְיוֹי וְחָבְשְׁתְּיִי וְהָבְשְׁתְּם מְנְבָּעְם מְנְבְּיִי וְהָבְבְּיִים וְחָבְּישְׁתְּיִים בְּנְעִים מְּעָבְּתְ מִבְּבָּית וְהָבְּיִים וְחָבְּיִים מְבָּעִים מְּהָבְעָּת וְהָבְּיִים וְחָבְּתְּתְ בְּבָּבְיתוּ וְהָבְבְּיוֹם מְבְּבְּתְים מִבּעְים וְנְבְיתְם בְּבְּיתְ בְּבְיוֹי וְחָבְבְעוֹים מְּבְּבְיתוֹים בְּבְּיוֹם וְבְבְּיתְם בְּבְּית וְחָבְּבְית וְבְבְּבְּתְּים מְּבְּבְיתוֹי

#### (א) וְזֶּה הַדָּבָר אֲשֶׁר־תַּצְשֶׂה לָהֶם לְקַדֵּשׁ אֹתָם לְכַהֵן לְיִ לְקַח פַּר אָחָד בֶּן־בָּקֵר וָאִילִם שַׁנִים תִּמִימָם:

יָן ה תַּדָּבֶר אֲשֶׁר-תַּעֲשֶׂה לֶהֶם, לְקַדֵּשׁ אֹתָם – קֹכַהֵן לִי – "и вот что ты должен сделать для них, чтобы освятить (= выделить) их для служения Мне"; т.е. "таков должен быть порядок действий..."

קקר פַּר אֶחָד בּּקר – "возьми одного быка"; בְּקַר – крупный рогатый скот; בְּן-בָּקָר – означает принадлежность к группе, подобно בָּן - בָּן-אָדָם – самец крупного рогатого скота от года и старше (до года самец называется עֵנֶל – "теленок"); – это уточнение является излишним (из того, что сказано בָּן, уже понятно, что это не баран и не козел, а именно бык), но таков стиль правильного языка, как например: עפור בּנַר (Дварим 4, 17) (Даат микра)

ן אַילָם שְׁנַיִם – "и двух баранов"; אַיִּל – так называется баран, после того, как ему исполнился один год и тридцать один день (включительно); до этого он называется בָּלְגַּס, а в тридцатый день второго года жизни он называется פַלְגַּס (Мишне Тора, huльхот маасэ ha-корбанот 1, 15)

- "без единого недостатка"; это относится как к быку, так и к баранам.

## (ב) וְלֶחֶם מַצּוֹת וְחַלְּת מַצּׁת בְּלוּלָת בַּשֶּׁמֶן וּרְקִיקֵי מַצִּוֹת מְשֶׁחַיִם בַּשָּׁמֶן סְלֶת חִמָּים תַּעֵשֵׁה אתם:

שנות " - "а также [возьми] мацот, [выпеченных в форме] хлеба"; כְּלָחָם מֵצוֹת ("буханки выпечки" – как дрожжевого хлеба, так и мацот); הוא обычно на русский язык это переводят как "опресноки" или "пресные хлеба", однако маца во времена Танаха не была пресной – в тесто добавляли соль; обычай не добавлять в мацу соль распространился среди ашкеназских евреев в эпоху ришоним, а среди сефардских – после реконкисты (в Испании) и изгнания из Испании (в Северной Африке и других местах, куда добирались изгнанники); среди йеменских евреев еще и сегодня добавляют в мацу соль по вкусу

קלולת בַּשֶּׁמֶן – "замешанных на масле"; перед выпечкой требуется замешать тесто на оливковом масле

וּרְקִיקִי מַצּוֹת – "и *мацот*, [выпеченных в виде] лепешек"; רְקִיקִי – лепешки, еще более тонкие, чем בלת (*Даат микра*)

קּשָּׁחִים בַּשְּׁמֶן – "помазанные [оливковым] маслом"; их следует помазать уже после того, как они испечены

שלָת חְשִּים, תַּצְשֶׂה אֹתָם – "все это [– и *лехем*, и *халот*, и *рекиким* –] сделай из лучшей пшеничной муки"; סלֶת – это крупные частички муки, белого цвета, оставшиеся в сите, после того, как тонкая мука отсеялась (по-русски, это манная крупа); выпечка из *со́лет* считалась деликатесом, достойным царского стола (см. также *Берешит* 18, 6).

**Даат микра**: все эти три вида выпечки – רָקִיקִים и רְקָיקִים – отличаются друг от друга своей толщиной: לחם толще, чем חלת חלת – толще, чем

? Раши объяснил, следуя словам хазаль, что различие между ними состояло в количестве масла, добавляемого в тесто, и в способе добавления масла. И это объяснение не противоречит тому, что мы сказали: в соответствии с разницей в толщине хлеба изменяется способ его приготовления в масле и количество масла, требуемого для выпечки.

ן אָתָתָּ אוֹתָם עַל-סֵל אָחָד "положи их в одну корзину"; все эти три вида выпечки следует положить в одну корзину; написано עַל-סֵל ("на корзину"), а не בְּסֵל ("в корзину") – чтобы намекнуть, что они не должны быть свалены в беспорядочную кучу внутри корзины, а уложены аккуратно, в порядке; форма корзины, о которой здесь идет речь, не указана ( $\boldsymbol{\mathcal{A}}$ аат микра)

ן הַקְּרְבְתָּ אֹתָם בַּסֶּל – "и принеси их в этой корзине"; куда следует принести корзину, объясняется в следующем пасуке

ן הָאֵילִם – "а также приведи быка и двух баранов".

### (ד) וְאֶת־אַהַלָן וְאֶת־בָּנָיוֹ תַּקְלִּיב אֶל־בֶּתַח אַהֶל מוֹעֵד וְרָחַצְתָּ אֹתָם בַּמֵּיִם:

ן אֶת-אַהָרֹין (אֶת-בָּנָיו תַּקְרִיב "a [также] Аһарона и его сыновей приведи" קאָת-אַהָרֹן אָקר-בָּנָיו תַּקְרִיב "во [двор] шатра откровения"; весь двор называется פָּתַח אֹהֶל с точки зрения принесения жертв и их посвящения

דַּמַּיִם – любое омовение водой, упоминаемое среди заповедей Торы – это окунание всего тела в *микве* – специальном бассейне для ритуального окунания; возможно, что *микве* находилась снаружи двора, и тогда эту фразу следует понимать так: "[после того] как ты [прикажешь им] окунуться в воду" (так считает **Ибн Эзра**: сначала они должны окунуться, а потом уже одеть одежды, как написано в следующем пасуке); но возможно, что на территории двора была устроена *микве*, и тогда фразу следует понимать в том порядке, как это следует в тексте пасука: "сначала приведи их во двор шатра откровения, и там прикажи им окунуться в воду" (*Даат микра*).

# (ה) וְלֵקְחָתֵּ אֶת־הַבְּנָדִים וְהַלְבַּשְׁתָּ אֵת־אַהַרוֹ אֶת־הַכָּתְּנֶת וְאֵתֹ מְעֵיל הַאֵּפֹּר וְאֶת־הָאָפָּר וְאֶת־הַתְשָׁו וְאָפַרְתָּ לוֹ בְּחֵשֶׁב הַאֵּפְר:

יַלְקַחְתֶּ אֶת-הַבְּגָדִים – "[затем] возьми эти (= те, которые перечислялись выше) одежды"

ן הֶלְבַּשְׁתָּ אֶת-אַהֲרֹן אֶת-הַכַּתּנֶת, וְאֵת מְעִיל הָאֵפֹּד, וְאֶת-הָאֵפֹּד וְאֶת-הַחֹשֶׁן – "и одень на Аһарона рубаху и накидку, на которую надевается эфод, и эфод, и хошен"

קֹאֲפַדְתָּ לּוֹ, בְּחֵשֶּׁב הָאֵפֿד – "и закрепи [на нем] эфод"; אַבַּדְתּ – глагол, образованный от слова אֱבֿר, его смысл: "надеть, закрепить эфод на теле".

### (וֹ) וְשַׂמְתָּ הַמִּצְנֶפֶת עַלֹּ־רֹאשֶׁוֹ וְנֶתַתָּ אֶת־נֵזֶר הַקְּדֶשׁ עַל־הַמִּצְנֶפֶת:

ן הַמְּצְנֶפֶּת, עַל-רֹאשׁוֹ – "и надень мицнефет ему на голову" אַל-הַמִּצְנֶפֶּת, בּוֶלֶדְשׁ, עַל-הַמְצְנֶפֶּת – "а венец [на котором написано]  $\kappa odem$ , подвесь на мицнефет"; – это  $\mu u \mu$ .

#### (ז) וְלֶקַחָתָּ אֶת־שֶׁמֶן הַמִּשְׁחָה וְיָצַקְתָּ עַל־ראֹשֶׁוֹ וּמֶשַׁחָתָּ אֹתְוֹ:

שמות כט

ן לַקַחְתָּ אֶת-שָּׁמֶן הַמִּשְּׁחָה, וְיָצֵקְתָּ עַל-רֹאשׁו – "[после этого] возьми масло помазания и возлей ему на голову"; подробности об изготовлении масла будут объяснены в UUмот 30, 22-33

"י (после того, как масло будет на голове Аһарона] помажь его [пальцем]"; по словам хазаль, при помазании следует провести на голове две линии крест-накрест в виде буквы X (такую форму имела буква  $\mathfrak n$  в древнем еврейском алфавите) — от ресниц до середины головы; помазание означает назначение на должность, наделение полномочиями (в данном случае — полномочия на проведение служения в Мишкане).

Помазание проводится уже после того, как на голове Аһарона надеты мицнефет и циц. Масло выливалось прямо на мицнефет?

**Ибн Эзра**: помазание было проведено еще до того, как ему на голову повязали мицнефет, потому что масло выливается непосредственно на голову (а не на головной убор).

Ибн Эзра хочет сказать, что действия, которые должен произвести Моше, не написаны в хронологическом порядке, но сначала должно быть проведено помазание, а затем уже — надевание мицнефет и циц. А помазание упомянуто после мицнефет и циц, чтобы не прерывать тему облачения Аһарона в одежды. Рамбан, хотя и согласен с тем, что масло должно выливаться на голову, а не на головной убор, тем не менее, не согласен с тем, что в этом описании нарушен хронологический порядок:

По-моему, то, что сказал р.Авраһам [Ибн Эзра] — неверно, потому что ведь и при описании процесса посвящения Аһарона в книге *Ваикра* сказано, что сначала Моше повязал ему мицнефет (*Ваикра* 8, 9), а после этого был помазан Мишкан и его утварь (*там же*, 10), а уже после этого Моше вылил масло на голову Аһарона (*там же*, 12). Очевидно, слои мицнефет были обернуты так, что темя оставалось открытым, и именно на него Моше вылил масло. А если, как говорит Раши, была помазана вся голова, то, значит, масло было вылито на место наложения тефиллина, которое оставалось открытым (на границе лба и волосистой части головы), а оттуда уже Моше продолжил помазание (под головной убор).

**Даат микра**: в соответствии с порядком действий, описанным здесь, а также в книге *Ваикра*, возлияние масла производилось после надевания мицнефет и циц на голову. В соответствии с этим следует сказать, что хотя мицнефет и циц уже находились на голове Ahapona, но все же они не закрывали всю голову и волосы Ahapona полностью. И Моше вылил масло на открытых местах.

(ח) וָאֵת־בָּנֵיו תַּקְרִיב וְהָלְבַּשְׁתָם כְּתֵּנְת:

קריב – подобная фраза уже была сказана в пасуке т – там имелось в виду, что их, вместе с Аһароном, надо завести во двор; теперь же, после того, как

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Обычно форму помазания сравнивают с буквой греческого алфавита X ("хи") (*Критот* 56), поскольку древний еврейский алфавит в эпоху хазаль уже вышел из массового употребления среди евреев, греческий же был популярным языком межнационального общения. Во времена Моше греческого алфавита еще не существовало.

Моше закончит процедуру одевания Аһарона (а его сыновья должны стоять в это время в сторонке), Моше должен подозвать сыновей Аһарона и одеть их; в соответствии с этим объяснением этот приказ означает: "позови их, чтобы они приблизились к тебе" (Даат микра)

יהַלְבַּשְׁתָּם כַּתֵּנֹת – "и надень на них рубахи".

(ט) וְחֵגַרְתָּ אֹתָם אַבְנֵט אָהַרָן וּבָנִיו וְחֵבַשְׁתֵּ לְהֶם' מִּנְבָּעֹת וְהֵיְתָה לְהֶם כְּהָנָה לְחֻקַת עוֹלָם וּמִלְאת יֵד־אָהַרָן וִיִד־בָּנִיו:

שהיין וּלְנָיִי אֹתָם אַלְנָט אַחָרֹן וּלָנָיי – "и опояшь их – Аһарона и его сыновей – поясами"; выше, при описании процесса одевания Аһарона, пояс не упомянут; возможно, в том, что пояса упомянуты здесь, вместе как для Аһарона, так и для его сыновей, содержится намек на то, что пояс символизирует подготовку к служению и расторопность во время служения; и в этом Аһарон и его сыновья обязаны быть равны, потому что Аһарон не может без сыновей производить служение, так же, как и его сыновья не могут производить служение без Аһарона (Даат микра) – "и надень на них головные уборы"

קה, לְחָקת עוֹלָם – "и станет для них священнослужение вечным законом"; т.е. в результате этой процедуры Аһарон и его сыновья станут подобающими для служения, а служение для них станет постоянным занятием на все времена

ינִילאָתָ יַד-אַהְרֹן, וְיַד-בָּנָיו – "и [тем самым], ты произведешь назначение Аһарона и его сыновей [на служение в Мишкане]".

Выше, в Шмом 28, 41, было сказано, что сыновей Анарона тоже надо "помазать". Однако здесь о них, в отличие от Анарона, не говорится специально, что их надо помазать маслом.

#### Почему?

Даат микра (1): по некоторым мнения, только Аһарон был помазан маслом в качестве коћен-гадоль. А его сыновья – простые коћаним – не были на самом деле помазаны маслом. А то, что написано в Шмот 28, 41 следует понимать не в буквальном, а в переносном смысле: "подготовь их подобающим образом для служения в Храме". По другим мнениям, сыновья Аһарона также были помазаны маслом, но не пальцем, как Аһарон, а разбрызгиванием (см. ниже, пасук №). По третьему мнению, сыновья Аһарона были помазаны в точности, как и их отец, но их помазание меньше по значимости, чем его, поскольку он помазан на должность коћен-гадоль, а они – на должности рядовых коћаним. И поэтому Тора упомянула их помазание лишь намеком (в Шмот 28, 41), и не упомянула ни здесь, ни в отрывке, который описывает их посвящение (Ваикра 8). И все согласны, что для всех последующих поколений ћалаха предписывает помазывать только первосвященника, но не рядовых коћаним.

י וְהַקְּרַבְתָּ אֶת־הַפָּּר לִפְגֵי אָהֶל מוֹצֵד וְסָמַׁף אֲהַרָּן וּבְנֵיו אֶת־וְדֵיהֶם עַל־רָאשׁ הַבְּּר: יא וְשֵׁחַטְתָּ אֶת־הַפָּּר לִפְגַי יְהוָה פֶּתַח אָהֶל מוֹצֵד: יב וְלֵקְחְתָּ מִדָּם הַפִּּר וְנֵתַתָּה

עַל־קְרְנָת הַמִּזְבֵּחַ בְּאֶצְבָּעֶךּ וְאֶת־כָּל־הַהָּם תִּשְׂפֵּׁךּ אֶל־יִסְוֹד הַמִּזְבַּחַ: יג וְלֵקְחְהָּ אֵת־הַחֵלֶב אֲשֶׁר עַלִּיהָן וְהִקְטַרְתָּ הַמִּזְבַּחָה: יד וְאֶת־בְּשַׂר הַפָּר' וְאֶת־עֹרוֹ וְאֶת־פִּרְשׁׁוֹ תִשְּׂרָף בָּאֵשׁ מִחָּוּץ לַמַחֲנָה חַטָּאת הָוּא:

# (י) וְהַקְרַבְתָּ אֶת־הַבָּּר לִפְנֵי צִׁהֶל מוֹעֵד וְסָמַד אֲהֲלְן וּבְנֵיו אֶת־יְדִיהֶם עַל־רָאשׁ הַפְּר:

ן הַקְרַבְתָּ אֶת-הַפָּר, לִפְנֵי אֹהֶל מוֹעֵד – в пасуке ג было написано ן הָקְרַבְתָּ אֹתָם... וְאֶת-הַפָּר המא это означало, что надо привести быка во двор, а теперь следует его подвести ближе к шатру (между входом в шатер и жертвенником)

ריבָיָר אָשׁ הַפָּר "и возложат Аһарон и его сыновья руки на голову быка"; возложение рук на голову быка между его рогами называется סְמִיכָּה (см. Ваикра 1, 4); эта процедура является чем-то вроде символа единения хозяина животного и его жертвы: как будто хозяин животного передает ему часть чего-то своего (свои грехи или свое признание), и как будто он приносит в жертву небесам часть себя – своих сил и своей сущности (Даат микра).

### (יא) וְשֶׁחַמְּתָּ אֶת־הַפֶּּר לִפְנֵי יְהוָגָה פֶּתַח אְׂהֶל מוֹעֵר:

יַשְּׁחַטְתָּ אֶת-הַפָּר – "и [сразу после этого] зарежь быка"

לְפְנֵי יְהוָה "перед Всевышним"; в данном случае это означает "к северу от жертвенника" (см. Ваикра 1, 11) – это место предназначено для шхиты жертв особой святости (קְּדְשֵׁי קָדְשִׁים); хотя в отношении других жертв также иногда сказано "перед Всевышним", все же, когда идет речь о шхите "перед Всевышним" в отношении жертвы – имеется в виду место к северу от жертвенника (Даат микра)

פתח אהֶל מוֹעַד – "во дворе шатра".

# (יב) וְלֵקַחְתָּ מִדָּם הַפָּּר וְנֵתַתָּה עַל־קַרְנָת הַמִּזְבֵּחַ בְּאֶצְבָּעֻדְּ וְאֶת־כָּל־הַדֶּם תִּשְׁפּׁדְ אַל־יִסִוֹד הַמִּזְבֵּחַ:

ן הַפְּר "и возьми кровь быка"; кровь жертвы собирают в сосуд, называемый קוֹנָק (см. Шмот 27, 3)

ן הָמַדָּמַה בְּאֶצְבָּעֶך – "и пальцем нанеси кровь на выступы по углам жертвенника"

ַהַמְּוְבֵּחַ הַּשְּׁפַּדָּ, אֶל-יְסוֹד הַמָּוְבֵּחַ "a всю оставшуюся кровь вылей на основание жертвенника".

# (יג) וְלֵקְחָהָּ אֱת־כָּל־הַחֵלֶב´ הַמְכַפֶּה אֶת־הַקֶּרֶב´ וְאֵׁת הַיֹּלֶרֶת עַל־הַכְּבֶּר וְאֵת שְׁתַּי הַכְּלִית וְאֶת־הַחֵלֶב אֲשֶׁר עָלִיהֶן וְהַקְּטִּרְהָ הַמִּזְבֵּחָה:

ן הָקֶּרֶב הַמְכַסֶּה אֶת-הַלֶּב הַמְכַסֶּה אֶת-הַקֶּרָב "[затем] возьми весь жир, покрывающий внутренности"

ןאַת הַלּתֶרת עַל-הַכְּבַד – кусок мяса, который выглядит присоединенным к печени; обычно переводится как "грудобрюшная преграда" (диафрагма) или "сальник" – ןאַת יְּהַרָּלֶית וְאֶת-הַחֵלֶב אֲיַשְׁר עֲלֵיהָן – "и обе почки, и жир с них"

ן הַמְּטַרְתָּ, הַמִּוְבַּחָה – "и воскури на жертвеннике"; т.е. сожги, чтобы поднялся дым и распространился запах от их сжигания.

#### (יד) וְאֶת־בְּשַׂר הַפָּר' וְאֶת־עֹרוֹ וְאֶת־פִּרְשׁׁוֹ תִּשְׂרַף בָּאֵשׁ מִחְוּץ לַמַּחֲנֶה חַפָּאת הְוּא:

ן אֶת-פְּרְשׁוּ – "а мясо быка, и шкуру его, и нечистоты его" – "אָת-בְּשַׂר הַפָּר, וְאֶת-פְרְשׁוּ – "сожги в огне вне стана" – "это – грехоочистительная жертва" (см. Baukpa 4).

מוּ וְאֶת־הָאֵיל הַאֶּחָד תִּאָח וְסָמְכׁוּ אָהַרָן וּבָנֵיו אָתּרֹבְים עַל־רָאשׁ הָאֵיל: מּז וְשְׁחַטְתָּ
מוּ וְאֶת־הָאֵיל וְלֵקְחָתָּ אֶת־דָּמֹוּ וְזְרֵקְתָּ עַל־הַמִּוְבֶּחַ סְבִיב: יז וְאֶת־הָאַיל הְנַבְּיוּ וְנָתַתֵּ עַל־רְּאָשׁ הָאֵיל: יח וְהִקְּמַרְתָּ אֶת־בְּלּרֹהָאֵיל וְלֵקְחָתָּ אֶתּרַבְּמוֹ וְזָרֵקְתָּ עַל־רָאשׁ הָאֵיל: כּ וְשֶׁחַטְתָּ אֶת־הָבָּהוֹ וְנָלַקְחָתְּ אֶת־בָּל־הָאֵיל וְעַל־רְאשׁ הָאֵיל: כּ וְשֶׁחַטְתָּ אֶת־הָבָּהוֹ וְנָלַקּחָתְּ אֶת־בָּלּרֹ הָאֵיל וְעַל־בִּנְנִיו וְעַל־בִּנְנִי וְעַל־בִּנְנִי וְעַל־בִּנְנִי וְעַל־בִּנְנִי וְעַל־בִּנְנִי וְעַל־בִּנְנִי וְעַל־בִּנְנִי וְעַל־בִּנְנִי וְעַל־בִּנְנִי וְעַל־בְּנָנִי וְעַל־בְּנָנִי וְעַל־בִּנְנִי וְעַל־בְּנָנִי וְעַל־בִּנְנִי וְעַל־בְּנָנִי וְעַל־בִּנְנִי וְעַל־בִּנְנִי וְעַל־בִּנְנִי וְעַל־בִּנְנִי וְעַל־בִּנְנִי וְעַל־בִּנְנִי וְעַל־בְּנָנִי וְעַל־בְּנָנִי וְעַל־בְּנָנִי וְעָל־בִּנְנִי וְעַל־בְּנָנִי וְעָל־בְּנָנִי וְעַל־בְּנָנִי וְעָל־בְּנָנִי וְעָל־בְּנָנִי וְעָל־בְּנָנִי וְעַל־בְּנָנִי וְעָל־בְּנָנִי וְ וְעַל־בִּנְנִי וְעָל־בְּנָנִי וְעָל־בְּנָנִי וְעָל־בְּנָנִי וְעָל־בְּנָנִי וְעָל־בְּנָנִי וְעָל־בְּנָנִי וְתָבְיִי וְנָלְיִם הַיִּמָּתְהוֹ וְעַל־בְּעָם הִיּמָבְיוֹ וּבְּנִיו וּבְּנִיוֹ אִתְרֹבִי וְעָל־בְּנִיוֹ וְעַל־בְּעָם הִיּעָנִיוֹ וְתָּלִבִיי וְבְּבָּנִיוֹ וְעָל־בְּעָם הִיּמָבְיוֹ וְעַלְ־בְּנִי וְתְבִּי וְבִּעִי וְתְבִּתְי וְתְבִּתְּי וּבְּבָּיוֹי וּבְּבְיוֹ וּבְּבָּיוֹ וּבְּבְיוֹ וּבְּבָּי בִּי וְשִׁבְּתִי וּבְּתְבִי וְבִּיוֹ וּבְּבְיוֹ וּבְּבְיוֹ וּבְּבְיוֹ וּבְּבְיוֹ וּבְּבְיִי וּבְּבְּיוֹ וּבְּבְיִי וּבְּבְּיוֹ וְבְּבְיִי וּבְּבְיִי וְבִּבְיִי וּבְּבְיוֹ וְבְּלִּבְיִי וּיִבְּרְיוֹ וּבְּבְיוֹ וְבְּבְיוֹ וְבִּבְייִי וּבְּבְיוֹ וּבְּבְייִי וּבְּבְיוֹי וּבְּבְיוֹ וּבְּבְּיוֹ וּבְּבְיוֹי וּבְּבְיוֹ וּבְּבְיוֹ וּבְּבְיוֹ וּבְּבְיוֹי וּבְּבְיוֹ וְבְּבְיוֹ וּבְּבְיוֹ וְבִּיְיִי וְּבְּבְיוֹי וּבְּבְיוֹי וְבִּיוּ בְּבְיוֹי וּבְּבְיוֹ וְבִּיּבְיוּ וְבְּבִיי וְבְּבְיוֹי וְבְּבְיִי וּבְּבְיוּ וּבְּבְיוּי וְבִּיּבְיוּי וּבְּבְיוּי וְבִּיוּבְיִי וּיִבְּיִייִי וּבְּבְיוּי וּבְּבְיוּי וּבְּבְיוֹי וּבְּבְיוּי וְבְּבְיוּבְיִי וְּעִיּבְיִי וְבְּבְיוּיִי

# (טו) וְאֶת־הָאַיִל הָאֶחָד תִּקָּח וְסָׁמְכֹוּ אֲהַרָן וּבָנָיו אֶת־יְבִיהֶם עַל־רָאשׁ הָאֵיִל:

"И возьми одного из баранов, и пусть Ahapoн и его сыновья возложат руки на голову барана".

# (טז) וְשֶׁחַטְּחָ אֶת־הָאָיִל וְלֶקַחְתָּ אֶת־דָּמֹוֹ וְזָרַקְתֵּ עַל־הַמִּזְבֵּחַ סְבִיב:

"И зарежь этого барана, и возьми его кровь, и окропи жертвенник со всех сторон".

# (יי) וְאֶת־הָאֵיִל תְנַתָּחַ לְנְתָחָיו וְרֶחַצְתָּ קְרְבּוֹ וּכְרָעָיו וְנֶתַתְּ עַל־נְתָחָיו וְעַל־ראשׁוֹ:

"А самого барана разделай на части и вымой внутренности его и голени, и положи их вместе с его разделанной на части тушей и головой".

# (יה) וְהִקְשַרְתָּ אֶת־כָּל־הָאַׁיִל הַמִּזְבֵּחָה עֹלֶה הִוּא לֵיהוָגָה רֵיחַ נִיחֹוֹחַ אִשֶּׁה לֵיהוָה הְוּא:

"שרקטרת את-כָּל-הָאֵיל הַמּוֹבְּחָה "и сожги всего барана на жертвеннике" עלָה הוּא לִיהוָה – "это – жертва всесожжения Всевышнему"; см. Ваикра 1, 9 עלָה הוּא לִיהוֹח – букв. "приятный запах, благоухание"; баран, сожженный на жертвеннике, после того, как выполнены все требуемые процедуры, испускает при сжигании запах, "удовлетворяющий" Того, ради кого принесена жертва; נִיחוֹח – существительное, образованное по мишкалю ("ручная прялка"), קיטוֹר ("пар, дым, столб дыма") от корня ניחוֹח, близкого по значению корню ניחוֹח всегда связано с בִיחֹ , и употребляется только в отношении сжигаемых жертв (Даат микра); т.е. смысл этой идиомы: "Нечто угодное [Всевышнему], принимаемое Им благосклонно – поскольку все было выполнено в соответствии с Его волей"

אַשֶּׁה לַיהוָה הוּא "огнепалимая жертва Всевышнему"; слово אָשֶּׁה "отребляется только в смысле "жертва, сжигаемая в огне (полностью или частично)"; в данном случае אַשֶּׁה сказано в отношении барана, а не в отношении быка потому, что баран сжигается полностью, в отличие от быка (Даат микра).

"[Затем] возьми второго барана, и пусть Аһарон и его сыновья возложат руки на голову барана".

(כ) וְשֶׁחַטְתֵּ שֶׁת־הָאַׁיִל וְלֶקְחָתֶּ מִדָּמוֹ וְנֵתַהָּח עַל־תְּנוּדְ אֹֹזֶן אַהַרֹן וְעַל־תְּנוּדְ אָזֶן בְּנְיוֹ סביב: סביב:

י וְשָׁחַטָתָּ אֱת-הָאַיִל – "и зарежь этого барана"

"и возьми его крови" – וָלֶקְחָתָּ מָדָמוֹ

שהרן אָלָן אַהָּרן – "נְתָתָה עַל-הְּנוּךְ אֹלֶן אַהַרֹן – "תְתָּה עַל-הְנוּךְ אֹלֶן אַהַרֹן – "עַתְּהָה עַל-הְנוּךְ אֹלֶן אַהַרוּ – выступающая часть уха, которую можно сложить и закрыть им слуховое отверстие – таково значение этого слова сегодня и, вероятно, так же считал Ункелос, который перевел это слово как רוֹם (בְּהַה ); в соответствии с этим мнением следует нанести кровь на самую верхнюю точку на ушной раковине; однако в Сифра (Барайта де-милуим, Цав) на пасук, параллельный нашему (Ваикра 8, 23) сказали хазаль: ¬קנוּך – это срединный хрящ в ухе", и так объяснил Раши (Даат микра); Ибн Эзра принимает мнение Расага, что ¬ром очка уха

ין בָּנָיו הַיְמָנִית – "и мочку правого уха каждого из его сыновей"

"על-בּהֶן יָדָם הַיְמָנִית – "и большой палец правой руки каждого из них"; אַנד פֿהָן פֿרָם הַיְמָנִית Танаха – то же, что אַנדַל אַנדָל в языке хазаль

"и большой палец правой ноги каждого" – יְעַל-בֹּהֶן רַגְּלָם הַיְמָנִית

יסְבִּים עַל-הַמְּוְבַחַ, סְבִּים "ע окропи оставшейся кровью жертвенник со всех сторон".

Получается, что кровью помазаны три крайние точки в правой части тела: вверху – ухо, в центре – большой палец руки, внизу – большой палец ноги.

**Даат микра**: ритуальное очищение (אָחוּר) кровью Аһарона и его сыновей подобно очищению *мецора* (см. *Ваикра* 14): как здесь, так и там наносится кровь на кончики трех органов, по краям тела человека — эти точки являются чем-то вроде "ворот" тела.

#### Какова символика этого действия?

**р.Авраћам бен ћа-Рамбам**: три эти точки символизируют: ухо – послушание, покорность; рука – исполнение; нога – движение.

Т.е. это выражает полное подчинение воле Всевышнего и готовность исполнить любое Его приказание.

(כא) וְלֵקְחָתְּ מִן־הַדָּׁם אֲשֶׁר עַל־הַמִּזְבֵּהַ וּמִשֱֵּמֶן הַמִּשְׁחָה וְהִצִּיתָ עַל־אַהַרֹן וְעַל־בְּנָדִיוּ וְעַל־בָּנֵיו וְעַל־בִּנְדֵי בָנָיו אִתִּוֹ וְקָדֵשׁ הוּא וּבְנָדִיו וּבָנֵיו וּבִנְדֵי בָנֵיו אִתִּוֹ:

ין לַקַחְתָּ מִן-הַדָּם אֲשֶׁר עַל-הַמּזְבֵּחַ – "и возьми крови, которая на жертвеннике"; т.е. часть той крови, которая была выплеснута на жертвенник по его периметру – "и масла для помазания"

ין הָגַיי, וְעַל-בְּגָדִי דָנָיו אָתּוֹ – "и окропи Аһарона и его одежды, а также сыновей его и их одежды"

יקדשׁ הוא וּבְנֶדיו, וּבְנֶדי בְנָיו אַתּוֹ – "[и тем самым] освятятся он и одежды его, а с ним его сыновья и их одежды"; т.е. в результате этого окропления они будут окончательно выделены для служения в Мишкане; из языка пасука можно понять, что это действие – окропление кровью – является заключительным действием процедуры посвящения Аһарона и его сыновей, и выполняется оно после действий, описанных ниже, в псуким יכב-כו здесь же это действие описано чтобы не прерывать описания всех действий, производимых с кровью; в книге же Ваикра, где описывается реальный ход событий, это окропление упомянуто в самом конце ритуала посвящения (см. Ваикра 8, 30) (Даат микра).

כב ולַקַחָתָ מִן־הָאַיל הַחַבב והָאַליָה וְאַת־הַחֵלבו הַמִּכַפֶּה אַת־הַקַּבב וְאֵת יֹחֲבת הַבָּבֶר וְאֵתוּ שִׁתֵּי הַבְּלָיֹת וְאֶת־הַחֵּלֶב אֲשֶׁר עֲלֵיהֶן וְאֵת שַׁוֹק הַיָּמֶין בֶּי אֵיל מִלְאִים ָהָוּא: כּג וְכַבַּר לֶּחֶם אַחַׁת וְחַלַּת לֶחֶם שֶׁמֶן אַחַת וְרָקֵיק אֶחָד מִסַּל' הַמַּצוֹת אֲשֶׁר לְפְּנֵי יָהוֶה: כר וְשַׂמְתֵּ הַכֵּל עָל כַּפֵּי אָהֶרֹן וְעַל כַּפֵּי בָנָיו וְהַנַפְתָּ אֹתֶם תְּנוּפָה לִפְנִי יְהוֶה: כה וְלֶקַחָתָּ אֹתָם מִיּדָּם וְהִקְּטַרְתָּ הַמִּזְבָּחָה עַל־הָעֹלֶה לְרֵיחַ נִיחוֹתַ לְפָנֵי יְהוֹּה אִשֶּׁה הָוֹא לַיהוֶה: כו וְלֶקַחָתָ אֶת־הֶחָזֶה מֵאֵיל הַמִּלְאִים אֲשֶׁר לְאַהַרֹּן וְהַנַפְּתֵּ אֹתָוֹ תְּנוּפָּה לَجِيْرِ بِتَرِيدٍ إِنْ إِنْ لِمَا يَا إِنْ يُولِدُ فِي الْمِيْدِ فِي الْمِيْدِ فِي الْمُنْ فِي الْمِيْدِ فِي הוּגַף וַאֲשֶׁר הוּרָם מֵאֵיל הַמִּלֶּאִים מֵאֲשֶׁר לְאַהֲרָן וּמֵאֲשֶׁר לְבָנֵיו: כח וְהָיָה לְאַהַרֹן וּלְבָנָיו לְחָק־עוֹלָם מֵאֵת בָּנֵי יִשְּׂרָאֵׁל כֵּי תְרוּמָה הָוּא וּתְרוּמָה יִהְיֶּה מֵאָת בְּנֵי־יִשְּׁרָאֵל` מִזּבְתֵי שַׁלְמֵיהֶם תְּרוּמָתָם לֵיהוֶה: כּט וּבְּנְתֵי הַלֹּדֶשׁ אֲשֶׁר לְאַהֲדֹּן יִהְיוּ לְבָנָיו אֲחֲרָיו לְמְשְׁחָה בָהֶׁם וּלְמַלֵּא־בָם אֶת־יָדָם: ל שִׁבְעַת יָמִים יִלְבְשָׁם הַכֹּהָן תַּחְחָיו מִבְּנָיו אֲשֶׁר יָבָא אֶל־אָהֶל מוֹצֶד לְשָׁבֵת בַּקְּדֵשׁ: לא וְאָת אֵיל הַמִּלְאֵים תִּקָּח וּבִשַּׁלְתַ אֶת־בְּשָּׁרְוֹ בְּמָקֹם קַדְשׁ: לֹבַ וְאָלֵל אָהַרָן וּבָנִיוֹ אֶת־בְּשַּׁר הָאַיִל וְאֶת־הַלֶּחֶם אֲשֶׁר בַּסָּל פֶּתַח אָהֶל מוֹעֵד: לג וְאֶכְלָוּ אֹתָם אֲשֶׁר כָּפַּר בָּהֶם לְמַלֵּא אֶת־יָדֶם לְקַדֵּשׁ אֹתָם וְזֶר לְא־יאֹכֵל ּכִּי־קָדֶשׁ הָם: לד וְאָם־יִנְתֵּר מִבְּשַּׂר הַמִּלְאָים וּמִן־הַלֶּחֶם עַד־הַבְּקֶר וְשֶׂרַבְּתְּ אֶת־הַנּוֹתָר' בָּאֵשׁ לָא וֵאָכֵל כִּי־לָדֶשׁ הְוּא: לה וְעָשִּׁיתָ לְאַהַרָן וּלְבָנִיוֹ כָּכָה כְּכְל אֲשֶׁר־צִוּיִתִי אֹתֻכָה שִׁבְעַת יָמִים הְמַלֵּא יָדֶם: לו וּפַּר חַשְּׁאת תַּעֲשֶׂה לַיּוֹם עַל־הַכִּפּּּרִים וְחִמֵּאתָ עַל־הַמִּזְבֵּחַ בְּכַפֶּרְךָּ עָלָיו וּמֶשַׁחְתָּ אֹתֻוֹ לְקַדְּשִׁוֹ: לז שִׁבְעַת יָמִים חְּכַבֵּּר עַל־הַמִּוְבֵּׁחַ וְקָדַשְׁהָ אֹתֻוֹ וְהָנָה הַמִּוְבֵּחַ לַבָּשׁ קֶדָשִׁים כָּל־הַנִּגַעַ בַּמִּוְבֵּח יִקְּדֵשׁ: {٥}

(כב) וְלֵקְחָתָּ מִן־הָאַיִּל הַהֵּלֶב וְהָאַלְיָה וְאֶת־הַחֲלֶב וּ הַמְּכַפֶּה אֶת־הַקָּלֶר וְאֵת יֹחֶרֶת הַבָּבֵד וְאֵתו שְׁתֵּי הַכְּלָיֹת וְאֶת־הַחֵּלֶב אֲשֶׁר שֲלֵיהֶן וְאֵת שֵׁוֹק הַיָּמֵין כֵּי אֵיל מִלְאִים הָוֹא:

ן הַחֶלֶב הַחְלֶב וְהָאַלְיָה – "и возьми жир барана и курдюк"; הָאַלְיָה – курдюк, жировое отложение на крестце, у основания хвоста и на самом хвосте у овец из породы курдючных; חַלֶב – жир, прилегающий к курдюку

ן אָת-הַקֶּבֶ הַאָר- "и жир, покрывающий внутренности" – "וְאֶת-הַקֶּבֶּ

יָבֶּד ''ע מֶּבֶּב - "и диафрагму, которая над печенью" – אַ יוּאָת יֹתֶרֶת הַכְּבַד

אָטֶר אֲטֶּר אֲטֶּר אָלֵיהָן (אֶת-הַחֵלֶב אֲשֶּׁר אֲלֵיהָן – "אַ ספֿר הַסְלָב אַשָּׁר אַלַיה ספֿר הסאנא, и жир с них"

יָאָת שׁלק הַּיָּמִין – "и правую заднюю голень"

פי איל מְלָאִים, הוא – "ибо это жертвоприношение, совершаемое при вступлении в должность [и поэтому следует выполнять все в порядке, указанном здесь, т.к. он отличается от процедуры, установленной для других жертв]".



### (כג) וְכַבַּר לֶּחֶם אַחַׁת וְחַלַּת לֶחֶם שֶׁמֶן אַחַת וְרָקֵיק אָחֶד מִפַּל' הַמַּצּׁוֹת אֲשֶׁר לִּבְּנֵי יָהנֵה:

ן הַכָּר לֶחֶם אַחַת – "[кроме того, возьми] буханку хлеба"; הַכָּר לֶחֶם אַ – хлеб, испеченный в форме, близкой к шару или цилиндру (*Даат микра*); вероятно, нечто похожее на известную нам круглую буханку хлеба или каравай; это то, что в пасуке ב было названо לֶחֶם מַצוֹּת

ב из пасука חַלּת מַצֹּת בְּלוּלֹת בַּשֶּׁמֶן – это חַלָּת מַצֹּת בְּלוּלת מַצּת בְּלוּלת בַּשֶּׁמֶן из пасука הַרְקִיקִי מַצּוֹת – ב и одну лепешку"; см. пасук וְרְקִיקִי מַצּוֹת – ב тиз корзины с мацот"

אַשֶּׁר לִפְנֵי יְהוָה – "которая стоит перед Всевышним (= рядом с жертвенником)".

# (כד) וְשַׂמְתָּ הַכֵּל עֻל כַּפֵּי אָהֶה"ן וְעֵל כַּפֵּי בָנָיו וְהַנַפְתָּ אֹתָם תְּנוּפָה לִפְנִי יְהוֶה:

ן אַל כַּפֵּי אַהְרֹן, וְעַל כַּפֵּי בָּנִיו – "и положи все это на ладони Аһарона и на ладони сыновей его"

ן הוַנְפָּתָּ אֹתֶם תְּנוּפָה "и приподними все"; Моше должен положить свои руки под руки Аһарона и его сыновей и приподнять их вместе со всем, что на них находится; הְנָפָה – быстрое и сильное движение руки (ср. Шмот 20, 21); в данном случае, תְּנוּפָה означает движение руками вперед-назад и вверх-вниз — наподобие того, как в наши дни совершают движения с лулавом в руках в праздник Суккот – "это в знак посвящения Всевышнему"; т.е. они должны осознавать, что эта процедура производится в честь Всевышнего, как служение Ему и выполнение Его приказа (Даат микра).

### (כה) וְלֵקַחְתֶּ אֹתָם מִיּדָּם וְהִקְטַרְתָּ הַמִּזְבֶּחָה עַל־הֵעֹלְגָה לְרֵיחַ נִיחׁוֹתַ לִּפְנֵי יְהוָה אָשֶּׁה הוא לִיהוָה:

ן הָקְטַרְתָּ הַמְּזְבֵּחָה עַל-הָעלָה – "и возьми все это с ладоней их, и сожги на жертвеннике вместе с жертвой всесожжения" יח יח יח בית נְיחוֹחַ לַפְּנֵי יְהוָה, אִשֶּׁה הוּא לִיהוָה. אַשֶּׁה הוּא לִיהוָה.

# (כו) וְלֵקְחָתְּ אֶת־הֶחָזָּה מֵאָיל הַמִּלְאִים אֲשֶׁר לְאָהֵרֹן וְהַנִּפְתָּ אֹתֶוֹ הְנוּפָה לִפְנֵי יְהוְגִה וְהַנֵה לִדְּ לְמֵנָה:

ן לְקַחְתָּ אֶת-הֶחָזֶה, מֵאֵיל הַמְּלָאִים אֲשֶׁר - "и возьми грудину барана, принесенного в жертву при вступлении Аһарона в должность"

ין הְנַפְתָּ אֹתוֹ תְּנוּפָה, לְפְנֵי יְהוָה – "и приподними ее в знак посвящения Всевышнему" – "и будет эта грудина долей твоей (т.е. Моше)"; после процедуры посвящения будет организована праздничная трапеза, и эта грудина предназначена Моше для употребления в пищу.

### (כז) וְקַדַּשְׁתָּׁ אֵתוּ חֲזֵהַ הַתְּנוּפָּה וְאֵת שֵׁוֹק הַתְּרוּלָּה אֲשֶׁר הוּגַף וַאֲשֶׁר הוּרָם מֵאֵיל" הַמִּלֹאִים מֵאַשֵּׁר לִאָהַרָּן וּמֵאַשֵּׁר לִבָּנִיו:

ן הוֹנָף הוֹנָף – "[этим самым] ты освятишь (= выделишь) грудину, которой взмахивал"; это уже заповедь на все поколения, как мы увидим из следующего пасука

שלך התרומה... וַאֲשֶׁר הוּרָם – "и голень, которая была приподнята"; по одним мнениям (Раши, Ибн Эзра), הַתְּרוּמָה означает движение вперед-назад, а הַתְּרוּמָה – вверх-вниз; по другим мнениям (Рашбам, Хизкуни, Даат микра), и הַתְּנוּפָה означают одно и то же (ведь и грудина, и голень были одновременно на руках коһаним во время этого ритуала – т.е. с ними были произведено одно и тоже движение), но относительно голени сказано שׁלֹק הַתְּרוּמָה потому что грудина предназначена для трапезу, а голень сожжена на жертвеннике – но для последующих поколений голень также отдается коһаним в пищу

מאֵיל הַמְּלָאִים – "часть туши барана, [принесенного в жертву при] назначении коhаним на должность".

#### Что значит מֶאֲשֶׁר לְבָנָיו?

Вопрос заключается в том, к какому слову относится эта фраза: א מאַיל הַמְלַאִים или к קקּדְשָׁתָּ

Даат микра: эта фраза относится к מַאֵלִּל הַמְּלָאִים, т.е. вторую часть пасука следует понимать так: "[грудина и голень того] барана, [принесенного в жертву при] назначении коһаним на должность, который принадлежит Аһарону и его сыновьям" – подобно сказанному выше: מַאֵיל הַמְּלָאִים אֲשֶׁר, но в нашем пасуке эта фраза приведена с легким изменением (אָשָּׁר ס אַשָּׁר) с целью языкового разнообразия. По другому мнению, эта фраза относится к слову וְקִדְשְׁתָּ עוֹד יוֹם בּפ следует понимать так: "из тех частей туши барана, что предназначены в пищу Аһарону и его сыновьям, освяти грудину и голень".

# (כח) וְהָיָה ゚לְאַהַרֹּן וּלְבָנִיו לְחָק־עוֹלֶם מֵאֵת ׁבְּנֵי יִשְׂרָאֵׁל כִּי תְרוּמָה הַוּא וּתְרוּמָה יַהְיָה מֵאֵת בְּנֵי־יִשְׁרָאֵל מִזִּבְתֵי שַׁלְמִיהֶם הְּרוּמָתָם לִיהוָה:

יַּשְׂרָאֵל לְחָק-עוֹלָם, מֵאֵת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל "это будет вечным законом для Аһарона и его сыновей от бней Исраэль"; здесь חָק выступает в значении מַתָּנָה ("подарок;

то, что дают") – т.е. всегда, принося жертву unamúm, бней Исраэль будут отдавать грудину и голень коhaним (оставшаяся часть туши, не сжигаемая на жертвеннике, идет хозяину животного)

פָּי תְרוּמָה הוּא – "потому что приподнимание [этих частей освящает (= выделяет) их, делая запрещенными к употреблению в пищу любым человеком, кроме коһаним]" – "[так же, как были приподняты грудина и голень во время посвящения Аһарона и его сыновей,] так всегда должны приподнимать [грудину и голень] бней Исраэль"

קבְּחֵי שׁלְמֵיהָם – "при принесении ими жертв uлами́м"; סָּהָחֵי – общее обозначение забиваемых животных, обычно это слово употребляется в связи с жертвами uламим; שׁלָמִים – обычно переводится как "мирная жертва", в соответствии с объяснением, данным хазаль: "каждый, кто приносит жертву uламим, приводит к миру в мире", потому что все получают по справедливости и все удовлетворены: "кровь и внутренности – на жертвенник, грудина и голень – коһаним, кожа и мясо – хозяину животного" (Cифра, Dибура D0е-неD0ава 16, 1-2); по другому мнению, слово שִׁלְמִים связано с שַּלְּלִימִים ("платежи"): поскольку жертва D1, те свой обет или обещал принести эту жертву, то теперь он обязан D2, ст D3, те. человек дал обет или обещал долг, как сказано: D3, ст D4, D3, D4, D4, D5, D5, D6, D7, те. выполнить свой долг, как сказано: D4, D5, D6, D7, как сказано: D8, D9, D

קרוּמֶתֶם לֵּיהוָה – "это их приношение Всевышнему"; т.е. бней Исраэль, отделяя грудину и голень, посвящают их Всевышнему, а Он приказал передавать эти части коћаним.

### (כט) וּבְּנְדֵי הַלֶּדֶשׁ אֲשֶׁר לְאָהָדֶן יִהְיִוּ לְבָנָיו אֲחָרָיו לְמָשְׁחָה בָהֶּם וּלְמַלֵּא־בָם אָת־יַדִם:

יבְגָדִי הַקּדֶשׁ אֲשֶׁר לְאַהַרֹּוּ, יְהִיּיּ לְבָנָיו אַחֲרִי – "а священные одежды Аһарона останутся его потомкам после него".

#### Что значит לְמֵשְׁחָה בָהֶם וּלְמֵלֶא-בָם אֱת-יַדָם?

Фразу לְמַשְׁחָה בָהֶם можно понять как в прямом, так и в переносном смысле.

Раши, Рашбам: "чтобы, облачаясь в них, они возвеличивались и вступали в должность [первосвященника]", потому что выражение "помазание" [не обязательно означает в прямом смысле возлияние масла на голову, а] имеет переносный смысл "наделение властью", как например:

- לְּבֶּ נְתַתִּים לְמֵשְׁחֵה (*Бемидбар* 18, 8) "отдаю в твое распоряжение";
- אַל תָּגְעוּ בְמְשִׁיחִי (*Tehunum* 105, 15) "не трогайте помазанников Моих" т.е. тех, кого Всевышний наделил властью.

**Рамбан**: Раши, возможно, прав. Но здесь, все же, имеется в виду, что тех потомков Аћарона, которые будут *коћаним гдолим*, следует помазать маслом в прямом смысле, наделив их тем самым полномочиями приносить жертвы.

Согласно последнему мнению, эту фразу следует перевести: "[кандидат на должность первосвященника] должен быть облачен в эти одежды во время помазания, чтобы тем самым он был наделен полномочиями [первосвященника]".

# (ל) שִׁבְעַת יָמִים יִלְבָּשֶׁם הַכּּהָן תַּחְתָּיו מִבָּנְיִו אֲשֶׁר יָבָא אֶל־אָהֶל מוֹעֵד לְשְׁרֵת בַּלְרֵשׁ:

"[На протяжении] семи дней должен облачаться в них коheн, его потомок, заступающий на место его, который придет в шатер откровения, чтобы служить в святилище".

Следующий пасук возвращает нас к описанию процедуры посвящения Аћарона и его сыновей (прерванному на пасуке כני).

"А барана, принесенного как жертвоприношение при вступлении в должность, возьми и свари его мясо в святом месте".

Даат микра: תַּקְח וּבְשַּׁלְתָּ – "возьми и свари": это не означает, что Моше лично должен это сделать, но он должен приказать кому-то другому сделать это в соответствии с его указаниями. Слово השול может означать любой способ приготовления мяса: варку в воде, поджаривание на масле в сковороде, поджаривание на вертеле или на углях и т.п.

קאַכָּל אַחֲרֹן וּבָנָיו אֶת-בְּשֵׂר חָאַיִל – "и будут Аһарон и его сыновья есть мясо этого барана"; написано וְאָכַל ("будет есть" – в единственном числе), но понятно, что есть будут как Аһарон, так и его сыновья, сравните:

- וַיֵּלֶדְ מֹשֶׁה וְאַהָרֹן (Шмот 4, 29) – "и пошли (букв. "пошел") Моше и Аһарон" אָשֶׁר בַּסְל (דְּאֶת-הַלֶּחֶם אֲשֶׁר בַּסְל (דְאֶת-הַלֶּחֶם אֲשֶׁר בַּסְל (דְאֶת-הַלֶּחֶם אֲשֶׁר בַּסְל (דְאֶת-הַלֶּחֶם אֲשֶׁר בַּסְל (Раши). פֿתַח אֹהֶל מוֹעַד – "у входа в шатер откровения"; весь двор называется так (Раши).

### (לג) וְאֶּכְלַוּ אֹתָם אֲשֶׁר כָּפַּר בָּהֶם לְמַלֵּא אֶת־יָדָם לְקַדֵּשׁ אֹתָם וְזֶר לְאֹ־יאׁכֵל כִּי־קְדֶשׁ הֵם:

דאָכָלוּ אֹתָם אֲשָׁר כַּפַר בָּהֶם לְמֵלֵא אֶת-יַּדָם לְקְדֵּשׁ אֹתָם "דיף "דיף לְקַדֵּשׁ אֹתָם "דיף אָבָר אֹתָם אַשָּׁר בַּפַר בָּהֶם לְמַלֵּא אֶת-יַּדָם לְקַדֵּשׁ אֹתָם "דיף אוֹנָם אַשְּׁר בּבּר בּהָם עֹמַלֵּא אֶת-יַּדָם לְקַדֵּשׁ אֹתָם посвящении их, должны есть это (т.е. мясо и хлеб)"; жертвоприношение, произведенное при вступлении на должность Аһарона и его сыновей, имеет, в частности, также функцию грехоочистительной жертвы (חַמָּאַת), которая искупает за грехи, которые, возможно, были у них до этого; таким образом, теперь, после того, как они помазаны, они чисты от греха קֹדָשׁ , "מֹרָלָא-לֹאַכל, כִּיּ־קֹדִשׁ חַם "מ посторонний не будет есть это, ибо они – святыня";

קֹדֶשׁ הֵם – "а посторонний не будет есть это, ибо они – святыня"; לְּדֶשׁ הֵם – это значит, что мясо и хлеб не могут быть съедены любым человеком, а только лишь теми, для кого они предназначены.

(לד) וְאָם־יִנְתֵּר מִבְּשַּׂר הַמִּלֶּאִים וּמִן־הַלֶּחֶם עַד־הַבָּקֶר וְשְּׂרַפְתָּ אֶת־הַנּוֹתָר בָּאֵשׁ לְא יַאָבֵל בִּי־קָדֵשׁ הָוּא:

"А если останется что-то до утра от мяса жертвы, принесенной при обряде посвящения, и от этого хлеба, то сожги остатки в огне; нельзя есть их, ибо это – святыня".

# (לה) וְעָשִּׁיתְ לְאַהַּלְן וּלְבָנְיוֹ בָּכָה בְּכָל אֲשֶׁר־צִוּיִתִי אֹתֻכָה שִׁבְעַת יָמִים הְּמַלֵא יָדֶם:

ר אָעָיִיתָ אַתֶּכָה פָּכָל אֲשֶׁר-צְוִּיתִי אֹתֶכָה – "сделай это для Аһарона и сыновей его – так, как Я повелел тебе"; אֹתְרָ – אֹתְרָ – возможно, что такая форма этого слова приведена здесь для созвучия со словом פַּכָּה (Даат микра)

יָּבְעַת יָמִים, תְּמַלֵּא יָדָם – "в течение семи дней посвящай их"; весь порядок посвящения (назначения на должность) коһаним следует проводить в течение семи дней, каждый день повторяя тот же самый ритуал.

#### (לו) וּפַּׁר חַשָּׁאת הַּצְשֶּׂה לַיּוֹם עַל־הַכִּפֶּּרִים וְחִמֵּאתְ עַל־הַמִּזְבֵּׁחַ בְּכַפֶּּרְדָּ עָלְיִו וּמֵשַׁחְתָּ אתוֹ לקדשו:

וּפַר חַטָּאת תַּעֲשֶׂה לַיּוֹם – "каждый день приноси быка в грехоочистительную жертву" על-הַכְּפַרִים – "для [полноты процесса] искупления"

ן הְחָטֵאתָ עַל-הַמּוְבַּח – "[и кровь этой грехоочистительной жертвы] наноси на жертвенник"; см. пасук יב

עָלָיו – "очищая [тем самым] его (= жертвенник)"

ינְשַׂחְתָּ אֹתוֹ, לְקַדְּשׁוֹ – "и помажь его [маслом], чтобы освятить (= выделить для принесения жертв)".

# בְּבֶּבֶּרְךּ עָלָיו – почему в отношении жертвенника применяется выражение בַּבָּרָה – בַּבָּרָה разве жертвенник согрешил в чем-нибудь?

**Даат микра**: – это означает в общем смысле не снятие греха, а устранение *тумы* и изъяна вообще. А жертвенник до его освящения является *хулин*. И возможно, что хоть он и сделан из материалов, которые *такор*, все же по отношению к состоянию *кодеш* жертвенник считается как *тамэ*. И для того, чтобы поднять его на уровень *кодеш кодашим* (см. пасук т) следует сначала "очистить" его (т.е. устранить этот "изъян") нанесением на него крови.

Вообще, как мы увидим в книге Ваикра (16, 18-19), жертвенник символически оскверняется из-за грехов людей, среди которых он стоит, так что в Йом Кипур производится его очищение (от скверны преступлений бней Исраэль) и освящение.

# (לז) שִׁבְעַת יָמִים תְּכַפֶּר עַל־הַמִּזְבֵּה וְקְדֵּשְׁהָ אֹתֻוֹ וְהָיֶה הַמִּזְבַּׁחַ לֵּדֶשׁ קֵדְשִׁים כָּל־הַנַּגַעַ בַּמִּזְבֵּח יִקְדֵשׁ: {ס}

שְׁבְעֵת יָמִים, תְּכַפֵּר עַל-הַמּוְבָּחַ, וְקְדַּשְׁתָּ, אֹתוֹ – "семь дней очищай жертвенник, и [в результате] ты освятишь его", т.е. сделаешь пригодным для служения בון היָה הַמּוְבַּחַ לְדָשׁ קַדְשִׁים – "и станет жертвенник святая святых"; в результате всех этих действий в течение семи дней жертвенник приобретет статус высшей степень святости; по другому мнению, לְּדָשׁ קַּדְשִׁים означает, что жертвенник приобретет "одну из степеней святости" (Ибн Эзра, Хизкуни).

"Святость" — это не изменение духовно-кристаллической структуры предмета, и не изменение валентности его атомов, а понятие юридическое (т.е. связанное с hалахой): кому можно пользоваться данным предметом, а кому — запрещается. В данном случае — не каждый желающий может подняться на жертвенник, чтобы принести там жертву, но только коheн.

#### Что означает פל-הנגע במזבח יקדש?

**Раши**: в чем заключается святость жертвенника? В том, что все, что коснется жертвенника, освятиться. Даже жертва, которая стала непригодной для жертвоприношения по какой-либо причине, но была, тем не менее, поднята на жертвенник, уже не снимается оттуда, а сжигается на жертвеннике (Зевахим 83б).

Другие комментаторы считают, что мнение, которое выражает Раши – это мидраш haлaxa. Пшат же заключается в другом. Например, **Рашбам** не согласен с дедом:

קקּדָשׁ - פַל-תַּנֹעֵעַ בַּמִּץְבַּחַ יִקְדָּשׁ - это означает, что прежде чем приближаться к жертвеннику, следует очиститься, "освятиться".

#### Так же считает Ибн Эзра:

Это выражение подобно сказанному в книге Ваикра:

- כֹל אֲשֶׁר יִגַּע בִּבְשֶׂרָהּ יִקְדָּשׁ (*Ваикра* 6, 20) – "каждый, кто [собирается] дотронуться до мяса жертвы, [прежде должен] освятиться".

Речь там идет об употреблении в пищу мяса жертвы *хатат*. Понятно, что если некий предмет в состоянии *тамэ* или коhен в состоянии *тамэ* дотронется до этого мяса, то не этот предмет или коhен перейдут в состояние *тамър*, а наоборот – мясо станет *тамъэ*. Поэтому прежде чем приступить к трапезе, коhен должен "освятиться".

Так и здесь – прежде, чем восходить на жертвенник, коћен обязан "освятиться" – т.е. привести себя в состояние ритуальной чистоты.

לח וְזֶּה אֲשֶׁר תַּצְשֶׂה עַל-הַמִּזְבֵּה כְּבָשִׁים בְּגֵי־שָׁנָה שְׁנַיִם לַיִּוֹם תְּמִיד: לֹט אֶת־הַכֶּבֶשׁ הַאֵּיָה הְצָשֶׁה בִּין הַעַרְבֵּים: מּ וְעִשְּׂרֹן סֻׁלֶּת בְּלוּוֹל הַאֲשֶׂה בִּין הַעַרְבֵּים: מּ וְעִשְּׂרֹן סֻׁלֶּת בְּלוּוֹל הְצְשֶׁה בִּין הַעַרְבֵּים: מּ וְעִשְׂרֹן סֻׁלֶּת בְּלוּוֹל הְצָבֶשׁ הַאֲשֶׁה לִיהְנָה מִבּ בְּעָבְים נְּמִיּת הַבְּבֶּר וּכְנִסְכָּה תַעֲשֶׁה לְּהַנְ יִבְּיָת נִיחֹת אָשֶׁה לִיהְנָה מִבּ עְּעֲשֶׁה בִין הַעְּבְּים נְּעָרְתִּילֶם בְּעִּים וְעָּבְרֹת יִּבְּעָר וְבְּבָּר וֹנְעַרְתִּי בְּעָה הְצִּין וְאֶת־בְּנָנִי וִשְּׁרָאֵל וְנִקְבָשׁ בְּכְבֹרִי: מִּר וְעְבָּיְשְׁתְּי אָתְה לְּבְבֵּר וִשְּׁרְאֵי שְׁהָבְּי וְמִּבְּנְיִי וְשְׁרָאֵל מוֹעֵר לְבָבֵר וְאֶת־בְּנְיִי שְׁהָבְיוֹ וְאֶת־בְּנָיוֹ וְאֶת־בְּנָנִי וְשְׁרָאֵל וְנִקְבָשׁ לְכִבוֹן לִי: מה וְשְּׁכִּנְיִּת בְּעִּלְּה שְׁבָּי וְהְנִי בְּתוֹבְם בְּאַר הְנִבְּרְתִּי בְּתוֹבְם בְּעָּנְיוֹ וְאֶת־בְּנְיִי וְשְׁרָאֵל וְנִקְבָּשׁ לְכָבוֹן לִי: מה וְשְׁכִנִי בְּתוֹכָם בְּאָרְהִים: מוּ וְנִדְּבְשׁ לְכָבוֹן לְיִשְׁה בְּיוֹ בְּעְבְּיִבְּיִים וְשְׁבָּי וְנִקְבְּשׁ לְּכָבוֹן לְיִי מִּה וְעָבְּיתְּבְּעִיתְי לְהָם בְאלֹהִים: מוּ וְנִרְבְּיִים וְשְׁבְּיִי וְהְנִילְם בְּעִבְייִ וְּתְּבְּעִיתְי וְהְבָּים לְשְׁבְּיִי וְיִבְּבְּעִיתְי וְהְנִים לְשִׁבְּיִים לְשְׁבְּיִים בְּעִּבְיִים בְּעִּיְי וְתְּבְּעִיתְי וְהָוֹת בְּלְבִים בְּעִבְּיִים בְּעִבְּיִים בְּעִייִים בְּעִבְּיִים בְּעִּיִים בְּעִבְּיִים בְּעִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּעִבְּיִים בְּעִּיִים בְּעִבְּיִים בְּעִבְּיִים בְּעִבְּיִים בְּעִבְּיִבְּיִים בְּעִּבְיִים בְּעִבְּיִים בְּעִּבְּיִבְּיִים בְּעִבְּיִים בְּעִבְּיִים בְּבְיִים בְּבְּבְיים בְּבְּיִים בְּבְבְּיִים בְּעִבְּיִים בְּיִבְּבְּיִבְּיוֹב בְּעִבְּיִים בְּעִיבְּים בְּעִבְּיבְיבְיבְים בְּעִּים בְּעִיבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּעִיבְיבְּבְיבְּים בְּעִבְּבְּים בְּיִים בְּבְּבְיִים בְּיִבְּיִים בְּבְּבְיבְּים בְּבְּבְיבְיבְּיבְים בְּבְּבְיבְּים בְּבְּבְיבְיבְיבְים בְּבְּבְּיבְים בְּבְּבְיבְים בְּבְּבְיבְבְּים בְּבְּבְיבְּבְיבְים בְּבְּבְיבְים בְּבְּבְיבְיבְבְיבְּבְּים בְּבְּיבְיבְיבְּיבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְּיבְים בְּבְּבְיבְּים בְּבְּבְיבְ

(לח) וְזֶּה אֲשֶׁר תַּעֲשֶׂה עַל־הַמִּוְבֵּחַ כְּבָשֵּׁים בְּגִי־שָׁנָה שָׁנִים לַיִּוֹם תָמִיר:

קיָבָת עַל-הַמִּזְבַּח "и вот то, что ты будешь приносить на жертвенник:" – "и вот то, что ты приносить на жертвенник

קנים לְּיֹנֶה שְׁנֵים לְּיֹלִם – "двух годовалых ягнят в день"; בְּנִי-שָׁנָה שְׁנֵים – ягнята, которые старше восьми дней, но не старше одного года (см. III.mom~12, 5) – "постоянно".

"Одного ягненка приноси в жертву утром, а второго ягненка – вечером".

בין הערבים – см. Шмот 12, 6.

# (מ) וְעִשָּׂרוֹ סֿלֶת בָּלוּל בְּשֵׁמֶן כָּתִית רֶבַע הַהִּין וְנֶּסֶךְ רְבִיעֵת הַהָין נָיֶן לַכֶּבֶשׁ הַאֶּחֶד:

ן פֿתָית, רֶבַע הַהִּין – "и десятую часть эйфы лучшей муки, смешанной с четвертью hина выжатого масла"; עַשֶּׂרן – см. Шмот 16, 36; סֹלֶת – см. пасук בּ, בתִּית – см. Шмот 27, 20; היִין – мера объема для жидкостей, равняется 72 бейцим², т.е. объем масла, которое берется для жертвы тамид, составляет 18 бейцим

ן יֵכֶּסְדּ, רְבִּיעֵת הַהִּין יָיִן – "и вина для возлияния на жертвенник – четверть hина"; בַּסֶדּ, רְבִּיעֵת הַהִּין יָיִן – так называется жидкость (или напиток), которая приносится на жертвенник в качестве жертвоприношения

"с первым ягненком"; т.е. с тем, которого приносят утром.

# (מא) וְאֵתֹ הַבֶּבֶשׁ הַשֵּׁנִּי מִּצְשֶּׁה בֵּין הַעַּרְבָּיִם כְּמִנְּחַׁת הַבְּּקֶר וּכְנִסְכָּה מַּצְשֶּׁה־לְּה לְרֵיחַ נִיחֹחַ אָשֵּׁה לֵיתוָה:

ן הַעּרְבָּיִם הַשְּׁנִי, תַּצְשֶּׂה בֵּין הָעַרְבָּיִם – "а второго ягненка приноси в жертву вечером" – "вместе с таким же хлебным даром и таким же приношением вина при этом"

דיח ניחֹחָ, אָשֶׁה ליחוָה "чтобы эта огнепалимая жертва была принята Всевышним благосклонно"; см. пасук יח איס.

עלת המיד לד'תיכֶם "[это будет] жертва всесожжения приносимая постоянно, на все поколения ваши"

פֶּתַח אֹהֶל-מוֹעַד – "[которую следует приносить] во дворе шатра откровения"; см. пасук ד

– "перед Всевышним"; т.е. исполняя волю Всевышнего.

Парашат Тэцавэ начинается с зажигания меноры. После зажигания меноры описывается посвящение коһаним и те одежды, специфические для них. После этого приводится еще одна мицва, практическая для коһаним — принесение корбан тамид — утренняя и вечерняя жертва. Посмотрите, как после всего этого Тора определяет назначение всего этого:

 $<sup>^2</sup>$  ביָצָה – мера объема, равная объему среднего куриного яйца (со скорлупой); около 50 см $^3$ 

קיף אָלֶיךּ שָׁמָה, לְדַבֵּר אֵלֶיךּ שָׁם "там (= в том шатре), где Я буду являться вам (= всему народу – когда будут приходить три раза в год), и чтобы говорить с тобой (= с Моше)".

Здесь подчеркивается, что назначение Бейт ha-Микдаша – это место для пророчества.

Ункелос: Всевышний укажет им свое слово в том месте.

Раши: это говорится о Мишкане в целом.

ן יְּעַדְתִּי שָׁמָּה לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל – "и Я буду являться там сынам Исраэля" – "и освятится шатер славой Моей"; святость шатра выразится в том, что слава Всевышнего будет пребывать в нем (*Даат микра*).

"И освящу я шатер откровения и жертвенник, и Аһарона с сыновьями его освящу Я для служения Мне".

В предыдущем пасуке было сказано, что сам Мишкан יְּקְדֵּשׁ בַּכְבוֹץ – отделяется от всего остального. Здесь подчеркиваются разные детали внутри Мишкана: шатер, жертвенник, Аһарон и его сыновья. Т.е. все, что происходит в Мишкане, должно быть посвящено службе Всевышнему, и поэтому все это вместе называется יְקְדֵשׁ – т.е. "отделенное от всего остального".

"И буду Я обитать среди бней Исраэль, и буду им Всесильным".

"И узнают они, что Я – Всевышний Всесильный, который вывел их из Мицраима, по тому, что Я буду обитать среди них; Я – Всевышний Всесильный их!"

В предыдущем пасуке говорится, что ha-Шем будет "обитать среди бней Исраэль". Т.е. то, где Всевышний, как бы, "находится", не имеет никакого отношения к Мишкану. Написано, что в результате того, что у народа будет Мишкан, и в результате всех действий, которые будут в нем произведены (освящение шатра и жертвенника, Аһарона и его сыновей), Всевышний будет "обитать среди бней Исраэль" и будет им Богом.

А после этого написано в нашем пасуке: וְיָדְעוּ – здесь ו перед словом יָדְעוּ выражает результат: т.е. в результате того, что у народа будет Мишкан, и Всевышний будет "обитать" среди народа, они узнают (= поймут) – ... בי אֲנִי הי אֱלֹהֵיהֶם... – что Всевышний – их Бог, который вывел их из Мицраима.

Т.е. Мишкан имеет воспитательное значение: он является продолжением того, что было на горе Синай, где народ служил Всевышнему. По поведению человека мы знаем – Всевышний "находится" с ним или нет. Всевышний не находится в какомто особом месте. Фраза "Всевышний находится с ним" (или "обитает среди них")

– это поведение человека или народа, его образ жизни, его облик. Когда Мишкан освящен (т.е. в нем служат именно Всевышнему, в соответствии с законами, который Он установил) – это означает, что ha-Шем, как бы, "находится" с теми, кто там служит. Точно так же и народ в целом: когда народ свят (т.е. отделен от других и служит Всевышнему), то об этом говорится, что ha-Шем, как бы, "находится" среди бней Исраэль. "Всевышний находится среди бней Исраэль" – это означает, что они ведут себя в соответствии с теми законами и моральными нормами, которые Он установил.

Мы разберем дальше, после истории с золотым тельцом, что означает фраза "Всевышний не находится с бней Исраэль". И мы поймем, что когда они отступают от законов Всевышнего, нарушают те правила, которые Он установил – это и означает, что Он не находится с ними. Он не идет с ними. Когда Он с ними, да, идет? Как только они исправляют свое поведение.

То же самое здесь: ha-Шем не находится в Мишкане. Мишкан является центром объединения народа, т.е. имеет политическое и воспитательное значение для евреев, которые живут вокруг него. Поэтому Мишкан находится в центре стана (мы увидим в книге *Бемидбар*: Мишкан находится в центре, вокруг него располагаются все колена).

**Раши**: לְּשֶׁכְנִי בְתּוֹכֶם "чтобы Я обитал среди них".

Раши говорит, что לְּשֶׁכְנִי בְתוֹכֶם – относится к фразе "который вывел их из Мицраима": т.е. зачем Он вывел их Мицраима? – "чтобы Он обитал среди них", т.е. чтобы они служили Всевышнему.

**Рамбан**: то, что говорит Раши, неправильно, потому что в слове לְּשֶׁכְנִי означает "из-за": "из-за того, что  $\mathfrak S$  буду обитать среди них, по этому они узнают, что  $\mathfrak S$  — Всевышний, их Бог, который вывел их из Мицраима".

Рамбан хочет сказать, что не выход из Мицраима является причиной того, что Всевышний будет среди бней Исраэль, а наоборот: когда Всевышний будет среди них – т.е. они будут вести себя в соответствии с Его законами – тогда они узнают, что Он – их Бог, который вывел их из Мицраима. Т.е. выход из Мицраима не имеет определяющего значения: много других народов вышли из разных мест в разные эпохи – это еще абсолютно ни о чем не говорит. Само их поведение, если оно будет правильным, укажет им также, что Всевышний – это Тот, кто вывел их из Мицраима.

ל א וְעָשִׂיתָ מִזְבָּחַ מִלְאַ־תַּעֲלוּ עֲלָיוּ קְטָרֶת זָרֶה וְעַלְה וּמִנְתָּה אֹתוֹ: ב אַפָּה אָרְכּוֹ וְאַמֶּה רְהְבּוֹ רְהְבּוֹ וְאָמֶּה הְּבְּיֹם וְאָפֶּה הְרְכּוֹ וְאַמֶּה רְהְבּוֹ בְּבְּיִם הְצָשֶׁה אֹתוֹ: נּ וְצִפִּיתָ אֹתוֹ זָהָב שְּהוֹר אֶת־נַּנְּוֹ וְמָעֵית פְּנִי הַפְּבֹּים עֲצֵשֶׁה אַלְּיֹם וְצִפִּית אֹתָם זְהָב: וּ וִשְׁתִּי שַבְּעֹת זְהָב לְפֵּנֵי הַפְּבֹּקר בְּבִּבְיִם וְצִפִּית אֹתָם זְהָב: וּ וְעֲשֵׂית אָתִּי לְבָּיִם לְבַּיִּים עֲצֵשֶׁה עַל־שְׁנֵי צִבְּיוֹ וְהָיָה לְבָּתִּים לְבַּיִּים לְבַּיִּים לְבָּיִם לְבָּיִם לְבָּיִם לְבָּיִם לְבָּיִם לְבָּבִים וְצִפְּית אֹתְם זָהָב: וּ וְנְתַתָּה אֹתוֹ לְבָּיִם לְבָּיִים עְצֵּיִי הַפְּנִית אַשֶּׁר עִל־הָעֵלָּת אָעֶר אִנָּעֵר לְפְּנִי הַפָּבְּקר בְּבִּבְּית בְּבָּבְּים לְבָּיִם לְבָּבִים בְּבָּבֶּית בְּבִּבְּית בְּבִּבְית אָתְיֹי מִלְבָּית אָתְיֹי מִלְבָית אָתְיֹי מִלְבָּיוֹ אָתְּרִין אֶתְּרִין אָתְּיִין מְשְׁבָּיוֹ אָתְיִים לְבָּיִים לְבָּעִיים בְּבָּבְית בְּבִּבְּית בְּבָּית בְּבִּים לְאָתְיֹי אָנְיִים לְבָּיִים לְבָּיִים לְבְּבִים וְמְבִּית אָתְה וְנִבְּית הְבִּבְּים לִבְיִים לְבָּיִים לְבָּיִים לְבָּבִים בְּבִּים בִּבְּים בִּבְּבִים בְּבִּים לִיתְיִיבְנִים מִלְבָּים לְּבְעִיית לְּבִית בְּבִּים בִּבְּיִים בְּבִּים בְּבִּים בִּים לְאָבִין אָבְיּים לְבְּבִין שְּבִיים בְּבְּים בִּבְּים בִּים לְאִבּיוֹ שְּלָּית עְּלִין אָלְיִין שְּלִין שְלְיִין שְּלְיִין שְּלְיִם הְּיִבְּים בְּיִבְּים בִּבְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּיִבְים בְּבִּים בְּיִבְּים בְּיִבְים בְּיִבְּים בִּבְּים בְּבִּים בְּיִים בְּבִּים בְּעִבְּים בְּבְּיִים בְּיִים בְּבְּים בְּבִּים בְּבִּים בִּים לְאִיתְבְּים בְּבְּיוֹי בְּעְבִיי בְּבִים בְּבִּים בְּבִּים בִּיבְים בִּילְבִים בְּבְּים בְּיבְּים בִּילְבִים בְּבִּים בְּבְּבְים בִּיּבְים בִיים בְּבִיים בִּבְּים בִּבְּים בְּבִּים בִּילְים בְּבִּים בִּילְבוּ בְּבִים בְּבְּים בִּילְים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּיבְּבְים בְּבְּבִים בְּבִּים בְּבִים בְּבְּבִים בְּיבְים בְּבִים בְּבִים בְּבְּים בְּיבְּים בְּיבְים בְּבִים בְּבִים בְּבְּבְים בְּבִים

שמות ל

וְכָפֶּר אֲהֲרֹן עַל־קַרְנֹתָיו אַחָת בַּשָּׁנָת מִדֵּם חַמַאת הַכִּפֻּרִים אַחַת בַּשְּׁנָה יְכַבֶּּר עָלִיוֹ לְדֹרָתִיכֶּם קֹרָשׁ־קֵּרָשִׁים הָוּא לַיִּהֹנָה: {פּ}

\_\_\_\_\_

#### (א) וְעָשֵׂיתָ מִזְבֵּחַ מִקְפַר קְעָׂרֶת עֲצֵי שִׁשִּים תַּעֲשֶׂה אֹתְוֹ:

"И сделай из акации жертвенник для воскурения благовоний".

## (ב) אַפָּה אָרְכּוֹ וְאַפֶּה רָחְבּוֹ רָבָוּעַ יְהְיֶה וְאַפָּתַיִם קְמָתֵוֹ מִמֶּנוּ קַרְנֹתֵיו:

"Длина его – локоть, и ширина – локоть: он должен быть квадратным, а высота его – два локтя; на его углах [должны быть сделаны] выступы – единое целое с ним".

### (ג) וְצִפִּיתָׁ אֹתוֹ זָהָב טָהוֹר אֶת־נַּוּוֹ וְאֶת־קִירֹתָיו סָבִיב וְאֶת־קַרְנֹתֵיו וְעָשִׂיתָ לֶּוֹ זֵר זָהָב סַבֵיב:

"И покрой его чистым золотом сверху и по стенам кругом, и выступы на его углах; и сделай на нем золотой венец вокруг".

"И два золотых кольца сделай к нему, под венцом его на двух углах с двух сторон, чтобы вставлять в них шесты для его переноски".

#### (ה) וְעָשֵׂיתָ אֶת־הַבַּהָּים עֲצֵי שִׁמָּיִם וְצִפִּיתָ אֹתָם זְהָב:

"И сделай шесты из акации, и покрой их золотом".

# (ו) וְגַתַּהָה אֹתוֹ לִפְנֵי הַפָּרֶּכֶת אֲשֶׁר עַל־אֲרָן הֵעֵדֶת לִפְנֵי הַכַּפֹּרֶת אֲשֶׁר עַל־הָעֵלֶּת אֲשֶׁר אִנְעֵד לְךָּ שֲׁפָּה:

יוֹתָתָּה אֹתוֹ לְפְנֵי הַפְּרֹכֶת, אֲשֶׁר עַל-אֲרֹן הָעֵדָת "и поставь его перед завесой, которая отделяет ковчег свидетельства"; про жертвенник сказано пуставить его לָפְנֵי הַפְּרֹכֶת (Шмот 26, 35) – потому что стол более отдален от завесы, чем жертвенник, и, кроме того, стол не находится точно в центре, напротив  $nap\acute{o}xem$ , а чуть в стороне (Даат микра); по hалахе, жертвенник чуть более отдален от завесы, чем стол и менора́ (Мишне Тора, huльхот бейт haбхира 3, 15)

קבְּנֵי הַכּפֹּרֶת, אֲשֶׁר עַל-הָעָדֵת, אֲשֶׁר אַנְעַד לְּדָּ, שָׁמָּח – "напротив крышки ковчега, которая над [ковчегом] свидетельства [союза], над которой Я буду являться тебе в назначенное время"; поскольку *паро́хет* шире, чем *капо́рет*, то здесь уточняется, что жертвенник должен быть установлен напротив *капорет* – т.е. в центре, а не в стороне, как стол и менора.

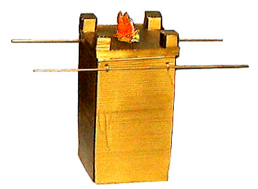
#### (ז) וְהקשִיר עָלָיו אַהַרָן קְטַבֶּת סַמִּיִם בַּבַּקֶר בַבֹּקֶר בְּהֵיטִיבֶוֹ אֶת־הַנֵּרָת יַקְטִירֶנְה:

שמות ל תצוה

וְהָקְטִיר עַלָּיו אַהַרוֹ, קְטֹרֵת סַמִּים – "и будет Аһарон воскурять на нем благовония" это можно понять и как "каждое утро", и как "каждый день, ранним утром"

יַקְטִירְנַה – "после очищения светильника будет он совершать воскурение".

**Даат микра**: хотя здесь сказано, что "Аһарон будет воскурять на нем благовония", но речь не идет именно о первосвященнике, но простой коћен также может совершать воскурение. Это учится из продолжения пасука: воскурения он делает во время очищения светильника, но о светильнике сказано, что очищать и приводить его в порядок будут Аһарон и его сыновья (Шмом 27, 21). Следовательно, тому, кому разрешено очищать светильник, тому можно и воскурять благовония т.е. также и простым коћаним.



Золотой жертвенник для воскурений – модель из картона 1

# יהנה לפני יהנה לפני יהנה לפני יהנה לפני יהנה לפני יהנה (ה)

וּבְהַעַלת אַהַרן אַת-הַנֵּרת בֵּין הַערבַּיִם, יַקְטִירְנַה – "и также, когда Аһарон будет зажигать светильники вечером, то будет совершать воскурение"; רַהַמֶּעַלת – см. Шмот 25, 37 שמיד לְּבְנֵי יְהוָה, לְדֹרֹתֵיכֶם "ежедневное воскурение перед Всевышним, на все ваши поколения"; לפני הי – во исполнение Его воли.

# (ט) לְא־תַעַלִּוּ עַלֵיו קַטָּרֶת זָרָה וְעֹלֵה וּמִנְחָה וְנֶּסֶךְ לְא תִּסְּכִוּ עַלֵיו:

"Не возносите на нем (т.е. на этом жертвеннике) ни другого воскурения, ни жертвы всесожжения, ни хлебного дара, и вина не возливайте на него".

– любое воскурение, кроме тех, что приказано здесь воскурять утром и вечером: это может быть как воскурение, состоящее из иных составляющих, так и воскурение правильного состава, но принесенное посторонним лицом.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На модели сделан огонь, но при этом шесты вставлены в кольца: на самом деле во время служения – воскурения благовоний – шесты были вынуты из колец.

שמות ל

(י) וְכִפֶּר אָהֲרֹן עַל־קְרְנֹתִיו אַחָת בַּשְּנָה מִדֵּם חַמַאת הַכִּפָּרִים אַחַת בַּשְׁנָה יְכַפֵּר עָלִיוֹ
 לְרֹרַתֵיבֶם לְדָשׁ־קֶדְשִׁים הָוּא לִיהנֶה: {e}

"И должен будет Аһарон совершать обряд искупления один раз в году, нанося кровь грехоочистительной жертвы на выступы по углам его; один раз в году будет он совершать на нем обряд искупления — на все ваши поколения; [жертвенник] этот — святая святых для Всевышнего!"